
Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025 31

Wiwin Indiarti

Lontar Sri Tanjung: 
Narasi, Simbol, dan Ingatan

Abstract: Lontar Sri Tanjung is a classical Nusantara manuscript that weaves 
narrative, moral teachings, and symbolism, serving as a vital repository of cultural 
memory for the Banyuwangi region and Osing community. Its recognition as an 
Indonesian National Collective Memory (IKON) in 2024 affirms its significance 
in preserving intangible heritage. The text recounts the legendary origin of 
Banyuwangi through the symbol of fragrant water, embodying values of loyalty, 
sacrifice, and the honor restoration. Central to the story is an idealized female 
figure who reflects traditional moral ideals while anchoring local cultural identity. 
Viewed through the lens of collective memory studies, Lontar Sri Tanjung is not a 
static relic but a living cultural space that continually shapes and transmits shared 
meanings across generations. Contemporary critical readings open possibilities for 
reinterpretation, including discussions of gender and power. Today, the manuscript 
remains relevant for character education, cultural literacy, reinforcing local identity, 
and advancing cultural diplomacy..

Keywords: Lontar Sri Tanjung, Collective Memory, Cultural Studies, Symbol, 
Banyuwangi.

Abstrak: Lontar Sri Tanjung merupakan naskah sastra klasik Nusantara 
yang memadukan narasi, nilai moral, dan simbolisme, sekaligus berfungsi 
sebagai memori budaya masyarakat Banyuwangi dan Osing. Penetapannya 
sebagai naskah Ingatan Kolektif Nasional (IKON) 2024 menegaskan perannya 
sebagai naskah penting dalam pelestarian warisan budaya. Kisah Sri 
Tanjung memuat legenda asal-usul Banyuwangi melalui simbol air harum, 
serta nilai kesetiaan, pengorbanan, dan pemulihan kehormatan. Narasi ini 
menghadirkan figur perempuan ideal dalam bingkai moral tradisional, 
sekaligus merefleksikan identitas kultural masyarakat setempat. Dalam 
kajian ingatan kolektif, Lontar Sri Tanjung bukan sekadar arsip masa lalu, 
melainkan ruang hidup yang membentuk dan mereproduksi ingatan lintas 
generasi. Pembacaan kritis memungkinkan penafsiran ulang dalam konteks 
kontemporer, termasuk isu gender dan relasi kuasa. Di masa kini, naskah 
ini relevan untuk pendidikan karakter, literasi budaya, penguatan identitas 
lokal, dan diplomasi budaya. 

Kata Kunci: Lontar Sri Tanjung, Ingatan Kolektif, Kajian Budaya, Simbol, 
Banyuwangi.

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



32

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Sri Tanjung adalah sebuah kidung Jawa Kuno yang 
menenun kisah cinta, pengorbanan, dan penyucian diri 
ke dalam jalinan puisi yang halus dan penuh simbol. 

Cerita ini hidup melintasi waktu dan medium. Kisahnya terukir 
pada relief di sejumlah situs arkeologis di Jawa Timur.1 Dalam 
tradisi lisan, tembang Sri Tanjung pernah mengalun dalam 
ritual pelantunan tembang di wilayah timur Jawa—menandai 
momen ketika sastra, ritus, dan keyakinan menyatu menjadi 
satu bentuk kesadaran budaya. Ia tidak hanya dibaca, tetapi 
dihayati sebagai cermin nilai dan spiritualitas masyarakat.

Kisah ini menuturkan perjalanan tokoh perempuan 
bernama Sri Tanjung dan suaminya, Sidapaksa, yang 
kerap dikaitkan dengan kesinambungan cerita Sudamala—
sebuah narasi kuno tentang pembebasan dan kesucian yang 
menampilkan tokoh kembar Pandawa, Nakula dan Sadewa. 
Dari kisah para Pandawa itu, Sri Tanjung mengambil benih 
tematik yang sama: perjuangan melawan ketidakadilan, 
kesetiaan terhadap dharma, serta kemenangan batin atas 
fitnah dan kemalangan. Kedua cerita ini sama-sama berakar 
pada epos Mahabharata, namun Sri Tanjung bukanlah tiruan, 
melainkan hasil transformasi yang memadukan warisan India 
dengan kebijaksanaan lokal Nusantara.

Dalam proses perjalanan budaya yang panjang, kisah 
ini mengalami lokalisasi dan reinterpretasi: nama, tempat, 
dan nilai-nilai moralnya menyesuaikan dengan lingkungan 
sosial masyarakat Jawa dan Osing. Dari sanalah lahir tokoh 
perempuan yang bukan sekadar simbol kesucian, tetapi juga 
lambang keteguhan jiwa dan sumber kehidupan—air harum 
yang menjadi penanda awal nama Banyuwangi. Cerita ini, 

1	 Jejak kisah Sri Tanjung dapat ditelusuri jauh ke masa Majapahit, sekitar 
abad ke-14 hingga ke-15 Masehi. Berdasarkan temuan arkeologis, cerita ini 
tampaknya telah dikenal luas pada masa itu, terbukti dari keberadaannya 
yang diabadikan dalam bentuk relief pada sejumlah bangunan suci di 
Jawa Timur. Fragmen-fragmen visual tentang perjalanan dan penyucian 
diri Sri Tanjung terpahat di dinding Gapura Bajang Ratu (sekitar 1340 M), 
berlanjut di Candi Jabung (1354 M), Candi Penataran (1375 M), hingga 
Candi Surowono (1478 M).



33

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

dengan demikian, tidak hanya menyimpan narasi, tetapi juga 
menghidupi sebuah ingatan bersama yang menjembatani 
masa lalu, tradisi, dan identitas kultural di wilayah ujung timur 
Jawa.

Dalam konteks modern, Lontar Sri Tanjung memiliki fungsi 
ganda: sebagai manuskrip sastra klasik dan sebagai wadah 
ingatan kolektif (collective memory) masyarakat. Ia merekam 
sekaligus mereproduksi nilai-nilai etika, spiritual, dan ekologis 
yang meneguhkan identitas lokal. Tidak mengherankan jika 
Lontar Sri Tanjung pada tahun 2024 ditetapkan sebagai Ingatan 
Kolektif Nasional. Penetapan ini menandai pengakuan resmi 
terhadap nilai historis dan simbolik naskah tersebut, sekaligus 
mengajak masyarakat untuk membaca ulang maknanya di 
tengah perubahan sosial-budaya kontemporer.

Kajian akademik terhadap teks Sri Tanjung telah 
berlangsung sejak abad ke-19. Dr. F. Epp menjadi salah satu 
sarjana Eropa awal yang mencatat keberadaan manuskrip Sri 
Tanjung dalam artikelnya “Banjoewangi” (1849) dan bukunya 
Schilderungen aus Holland-Ostindien (1852). Deskripsi filologis 
lebih mendalam dilakukan oleh H. N. van der Tuuk yang 
menyebut Sri Tanjung sebagai sekuel Sudamala dan mencatat 
banyaknya varian manuskrip di Banyuwangi dan Bali (van der 
Tuuk, 1897).

Kajian berikutnya dilakukan secara terbatas oleh W. Kern 
(1934), disusul penerbitan jarwa prosa oleh R. Ng. Wirawangsa 
(1936) berdasarkan versi Banyuwangi (Poerbatjaraka & 
Pigeaud, 1933). Prijono (1938) menyusun edisi kritis Kidung Sri 
Tanjung dari manuskrip Bali yang kemudian dianggap sebagai 
babon. Penelitian penting juga dilakukan oleh Anis Aminoedin 
dkk. (1986) terhadap naskah pegon Banyuwangi, meski 
manuskripnya kini hilang. Kajian berikutnya oleh Wiwin 
Indiarti dan Anasrullah (2020, 2024) yang menghadirkan 
transliterasi dan terjemahan lengkap versi Banyuwangi. 
Keseluruhan studi ini menegaskan keberagaman varian Sri 
Tanjung sebagai cerminan sejarah transmisi dan kekayaan 
tradisi teksnya.



34

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Berdasarkan latar tersebut, artikel ini berupaya menelaah 
lebih jauh teks Sri Tanjung bukan semata sebagai teks sastra 
klasik, tetapi sebagai artefak budaya yang berfungsi menjaga 
kesinambungan memori dan identitas. Fokus kajian diarahkan 
pada tiga hal: pertama, menelusuri struktur naratif, tokoh, 
serta posisi Sri Tanjung dalam pembentukan ingatan kolektif 
masyarakat Banyuwangi; kedua, mengurai interpretasi 
ideologis terhadap representasi gender dan relasi kuasa yang 
melingkupi narasi; dan ketiga, mengidentifikasi relevansinya 
bagi pendidikan, pelestarian budaya, dan diplomasi kultural 
masa kini.

Gambar 1. Sertifikat Lontar Sri Tanjung sebagai bagian dari  Ingatan 
Kolektif Nasional (IKON) 2024. Sumber gambar: Dokumentasi penulis.

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif 
dengan kerangka teori cultural memory (Assmann, 2011) dan 
collective memory (Halbwachs, 1992). Data utama berasal dari 
teks Lontar Sri Tanjung Banyuwangi. Data pendukung diperoleh 
dari wawancara dengan penggiat budaya Osing serta studi 
literatur yang relevan. Pendekatan ini dipilih karena relevan 
untuk memahami teks bukan semata sebagai karya sastra, 
tetapi sebagai media penyimpan dan pewarisan nilai-nilai 
sosial, moral, dan identitas kultural masyarakat Banyuwangi.



35

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Analisis dilakukan melalui tiga tahap. Pertama, analisis 
tekstual, yaitu pembacaan struktur naratif, tokoh, dan simbol 
utama dalam naskah. Kedua, analisis kontekstual, yang 
menelaah hubungan antara isi teks dengan sistem nilai budaya 
masyarakat Banyuwangi dan Osing. Ketiga, analisis kritis, 
yaitu interpretasi ideologis terhadap representasi gender dan 
relasi kuasa untuk mengungkap ideologi yang tersembunyi 
dalam teks dan bagaimana wacana tersebut direproduksi atau 
ditantang dalam konteks kontemporer.

Lontar Sri Tanjung: Jejak Kisah dari Blambangan

Kisah Sri Tanjung hidup dalam bentuk tembang atau puisi 
yang dikenal luas di naskah-naskah Bali dan Banyuwangi. 
Meski berakar pada kisah yang sama, kedua wilayah ini 
menyimpan perbedaan dalam detail narasi dan pembagian 
metrum. Prijono (1938), seorang peneliti awal abad ke-20, 
pernah membandingkan dua manuskrip penting—satu dari 
Bali (Leiden Or. 3801) dan satu dari Banyuwangi (Or. 4506). 
Ia menemukan bahwa walau kedua naskah itu memiliki 
perbedaan besar, keduanya berangkat dari satu prototipe 
yang sama. Hal itu terlihat dari adanya sejumlah bait yang 
memiliki larik dan kata hampir identik. Salah satu perbedaan 
utama yang ditemukan antara versi Bali dan Banyuwangi 
adalah dalam pola pembagian pupuh, yaitu bentuk atau jenis 
tembang yang memiliki aturan persajakan tertentu (Indiarti, 
2020). Dalam versi Bali, semua naskah Sri Tanjung yang ada 
menunjukkan penggunaan pupuh ukir secara seragam. Pada 
pupuh ukir ini, bagian awal atau pembukaan pupuh disebut 
dengan bait panggalang yang terletak di kawitan (bagian awal). 
Namun, versi Banyuwangi memperlihatkan keragaman yang 
lebih besar dalam penggunaan pupuh.

Dalam wujud naskah, Callenfels (1925) menduga Sri 
Tanjung ditulis di lingkungan mandala dan asrama sastra 
Blambangan pada abad ke-17 hingga ke-18 Masehi—sebuah 
masa ketika Blambangan menjadi pusat penting kebudayaan 



36

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Jawa Timur bagian timur. Beberapa dekade kemudian, Pigeaud 
(1967) menegaskan bahwa naskah Sri Tanjung merupakan 
hasil sastra dan kebudayaan istana Blambangan, sebuah 
kerajaan yang dikenal kuat mempertahankan tradisi Jawa-
Hindu di tengah arus Islamisasi pesisir.

Gambar 2. Halaman naskah Lontar Sri Tanjung beraksara pegon koleksi 
Omahseum Banyuwangi. Sumber gambar: Dokumentasi penulis.

Berbeda dari naskah Bali yang ditulis di daun lontar, versi 
Banyuwangi dari kisah ini justru ditulis di atas kertas dengan 
aksara pegon, dan secara lokal tetap disebut sebagai Lontar 
Sri Tanjung. Di Banyuwangi, istilah ‘lontar’ tidak lagi merujuk 
pada media atau bahan tulisan, melainkan pada makna yang 
lebih luas, yaitu ‘cerita’ atau ‘manuskrip kuno’ (Arps, 1990).

Masyarakat Banyuwangi memang menggunakan sebutan 
lontar untuk hampir semua naskah klasik mereka—mulai dari 
Lontar Yusup, Lontar Juwarsah, Lontar Tawangalun, Lontar 
Hadis Dagang, Lontar Ahmad, Lontar Rengganis, hingga Lontar 
Damarwulan. Bagi mereka, lontar adalah penanda tradisi teks 
dan pengetahuan leluhur, bukan sekadar bahan tulis.

Bagi pembaca luar Banyuwangi, penyebutan ini sering 
membingungkan. Namun para peneliti telah lama mencatat 
perbedaan istilah ini sebagai fenomena linguistik dan budaya 



37

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

yang khas Osing—menandakan bagaimana warisan tekstual 
di ujung timur Jawa beradaptasi dengan konteks lokal, tanpa 
kehilangan kedalaman maknanya.

Transliterasi dan terjemahan lengkap Lontar Sri Tanjung 
versi Banyuwangi telah diterbitkan belum lama ini oleh 
Perpusnas Press (Indiarti dan Anasrullah, 2024). Buku tersebut 
berdasarkan manuskrip Lontar Sri Tanjung koleksi Omahseum 
Banyuwangi yang telah masuk dalam Katalog Naskah Kuno 
Banyuwangi Edisi 2 (Indiarti dkk., 2022) dengan nomor katalog 
13/Sas/DISPUSIP/TRT/2022. Naskah ini terdiri dari 15 pupuh 
dengan hampir 600 bait, menggunakan empat jenis metrum: 
wukir (ukir), mijil, mahesa langit, dan durma. Isi kisahnya 
mengikuti alur epik yang kompleks: cinta, pengkhianatan, 
kesetiaan, kematian, dan penebusan.

Ringkasan Kisah Sri Tanjung

Kisah Sri Tanjung dimulai di kerajaan Sinduraja, ketika 
Patih Sidapaksa mendapat perintah dari Raja Hadikrama (atau 
disebut juga Sulakrama) untuk mencari obat bagi sang raja. 
Perjalanan itu membawanya ke pertapaan Prangalas, tempat 
ia berjumpa dengan cucu pertapa Tembangpetra, seorang 
perempuan bernama Sri Tanjung. Keduanya jatuh cinta. 
Dengan restu pertapa, Sidapaksa membawa Sri Tanjung ke 
Sinduraja dan menikahinya (pupuh 1).

Namun kebahagiaan itu tidak berlangsung lama. Sang raja 
yang mendengar kecantikan Sri Tanjung mulai menyimpan 
hasrat. Dengan tipu muslihat, ia memerintahkan Sidapaksa 
pergi ke Kendran—negeri para dewa—untuk menagih “tiga 
busur emas” dan “tiga gulungan rumbai,” konon hutang para 
dewa kepada raja. Surat perintah yang dibawanya ternyata 
berisi fitnah. Sri Tanjung membekali suaminya dengan baju 
antakusuma, pakaian ajaib yang membuatnya mampu terbang 
ke surga (pupuh 2–5).

Ketika Sidapaksa pergi, Raja Sulakrama mencoba merayu 
Sri Tanjung. Ia menebar bujuk dan ancaman, namun Sri 



38

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Tanjung menolak dan melarikan diri. Amarah sang raja pun 
membara (pupuh 6–7).

Di surga Kendran, Dewa Indra membaca surat yang dibawa 
Sidapaksa—isi surat itu menuduhnya berniat jahat. Sidapaksa 
diserang para dewa, hingga akhirnya Dewa Indra sendiri turun 
tangan. Namun ketika Sidapaksa menyebut nama Pandawa, 
Dewa Indra tersadar bahwa ia adalah cucunya. Pertempuran 
berhenti, dan Sidapaksa disambut dengan penuh hormat. 
Dewa Indra bahkan bersumpah: barang siapa mencelakai 
Sidapaksa, sama halnya mencelakai dirinya sendiri. Setelah 
mendapat tiga busur dan tiga rumbai emas, Sidapaksa pulang 
ke bumi (pupuh 7).

Di istana, Raja Sulakrama terkejut mendengar Sidapaksa 
berhasil pulang. Ia lalu menebar fitnah baru: bahwa Sri 
Tanjung berselingkuh dengan pria lain. Dalam amarah, 
Sidapaksa membawa istrinya ke hutan Setra Gandamayu, 
berniat membunuhnya. Sri Tanjung bersumpah: “Jika darahku 
berbau harum, maka itu tanda kesucianku.” Namun Sidapaksa 
tetap menghunjamkan kerisnya. Ketika mencuci kain berdarah 
itu, air di perigi tiba-tiba menebar wangi. Saat itulah Sidapaksa 
sadar bahwa ia telah membunuh perempuan suci (pupuh 8–9).

Roh Sri Tanjung naik ke surga. Ia bertemu dengan 
Dewa Dorakala dan Dewa Jaganata, lalu dibawa berkeliling 
melihat berbagai lapisan neraka. Setelah itu, Hyang Nini 
(Durga) memerintahkannya kembali ke dunia. Di Setra 
Gandamayu, Durga melukat Sri Tanjung dengan air suci beji 
dan menghidupkannya kembali. Sri Tanjung lalu pulang ke 
pertapaan kakeknya, sementara Sidapaksa yang menyesal 
mendapat pesan dari Hyang Nini untuk menemuinya di 
Prangalas. Namun Sri Tanjung menolak bersatu sebelum 
Sidapaksa menebus kesalahannya—dengan membawa kepala 
Raja Sulakrama (pupuh 10–11).

Sidapaksa pun berangkat ke Kendran memohon bantuan 
para Pandawa. Mereka turun ke bumi dan bergabung dengan 
pasukan Prangalas. Dalam pertempuran besar di Sinduraja, 
Sidapaksa berpura-pura menjadi pembela raja, lalu berbalik 



39

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

menikam Sulakrama dan menebas kepalanya. Kepala sang 
raja dibungkus kain merah muda dan diletakkan di bawah 
pelaminan. Sri Tanjung naik ke pelaminan, menginjak kepala 
itu sebagai penanda akhir penghukuman dan penegakan 
kebenaran. Para Pandawa kembali ke langit, dan Sri Tanjung 
memohonkan doa agar Sidapaksa hidup dalam kasih Tuhan 
selamanya (pupuh 12–15).

Struktur dan Simbolisme dalam Lontar Sri Tanjung

Lontar Sri Tanjung merupakan salah satu karya sastra 
klasik yang merepresentasikan kekayaan bentuk, bahasa, 
dan simbolisme dalam tradisi kesusastraan Jawa. Teks ini 
berbentuk puisi tradisional Jawa atau macapat, sebuah bentuk 
metrum yang mengatur irama, jumlah suku kata, dan pola 
rima yang khas. Dalam versi Banyuwangi, Sri Tanjung memuat 
empat jenis pupuh—yakni ukir (wukir), mijil, mahesa langit, 
dan durma. Keberagaman pupuh ini menciptakan dinamika 
musikal dan emosional dalam pembacaan teks, menghadirkan 
nuansa yang bervariasi. Salah satu aspek yang menarik adalah 
kemunculan pupuh mahesa langit, yang tergolong langka 
dalam tradisi sastra Jawa. 

Bahasa yang digunakan dalam Lontar Sri Tanjung 
menunjukkan lapisan sejarah dan kontak budaya yang 
kompleks. Teks ini ditulis dengan bahasa Jawa Kuno dan Jawa 
Baru menggunakan aksara Pegon, adaptasi dari huruf Arab 
yang umum digunakan di wilayah pesisir Jawa. Kombinasi 
tersebut menunjukkan adanya pertemuan antara tradisi 
Hindu-Buddha, Islam, dan lokalitas Banyuwangi. Penggunaan 
bahasa yang berlapis memperlihatkan upaya masyarakat, 
penyalin, dan pembacanya dalam mempertahankan warisan 
sastra lama sembari menyesuaikannya dengan perkembangan 
zaman.

Selain keindahan bentuk dan bahasa, Lontar Sri Tanjung 
juga sarat dengan simbolisme yang merefleksikan nilai-nilai 
moral, spiritual, dan kultural. Simbol paling menonjol dalam 



40

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

teks ini adalah darah Sri Tanjung yang berubah menjadi air 
harum setelah ia dibunuh oleh suaminya, Sidapaksa. Peristiwa 
ini menandakan puncak pengorbanan dan pembuktian 
kesucian, sekaligus menjadi dasar legenda toponimi 
“Banyuwangi”—yang berarti “air harum”. Dalam konteks 
simbolik, air harum tersebut merepresentasikan penyucian, 
pembersihan dosa, dan keadilan ilahi. Narasi ini menegaskan 
bahwa kebenaran dan kesetiaan sejati pada akhirnya akan 
menemukan keharumannya, meskipun melalui penderitaan.

Struktur naratif Lontar Sri Tanjung juga menunjukkan 
kompleksitas yang khas dalam sastra epik Jawa. Ceritanya 
memadukan unsur cinta, intrik kerajaan, pengkhianatan, 
petualangan spiritual, hingga kebangkitan moral. Alur ini 
tidak hanya menyajikan kisah romantis antara Sri Tanjung 
dan Sidapaksa, tetapi juga memperlihatkan dinamika sosial-
politik dan spiritualitas masyarakat Jawa masa lalu. Dengan 
demikian, teks ini berfungsi ganda—sebagai hiburan estetik 
sekaligus wahana transmisi nilai dan etika kolektif.

Karakterisasi dalam Sri Tanjung memperlihatkan 
representasi moral yang kuat. Tokoh utama, Sri Tanjung, 
digambarkan sebagai perempuan yang suci, setia, dan berani 
menghadapi penderitaan tanpa kehilangan martabatnya. 
Sebaliknya, Sidapaksa muncul sebagai sosok yang mencintai 
namun lemah, mudah dipengaruhi oleh fitnah dan kuasa. 
Figur Raja Sulakrama menjadi simbol nafsu duniawi dan 
kezaliman, sedangkan pengungkapan kebenaran di akhir 
cerita menegaskan adanya hukum moral yang mengatur 
keseimbangan alam dan manusia. Struktur karakter 
ini merefleksikan pandangan kosmologis Jawa tentang 
keselarasan, ketika kebaikan dan keburukan, kasih dan derita, 
saling melengkapi dalam perjalanan menuju kesucian.

Selain menyimpan nilai-nilai moral, Lontar Sri Tanjung 
juga menampilkan aspek kosmologis dan ekologis yang kuat. 
Deskripsi tentang alam, tumbuhan, dan lanskap agraris dalam 
teks mencerminkan pandangan dunia masyarakat agraris 
Jawa yang melihat harmoni antara manusia dan lingkungan 



41

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

sebagai bagian dari tatanan spiritual. Alam tidak sekadar 
latar, melainkan entitas hidup yang ikut menyaksikan dan 
mengafirmasi kebenaran moral tokoh-tokohnya. Dalam 
konteks ini, kisah Sri Tanjung dapat dibaca sebagai narasi 
ekokultural yang menyatukan spiritualitas, keindahan alam, 
dan moralitas manusia.

Selain itu, dimensi mistis dan spiritual menjadi lapisan 
penting yang menegaskan sifat epik dari Lontar Sri Tanjung. 
Perjalanan roh Sri Tanjung menuju surga, interaksinya 
dengan para dewa, serta kebangkitannya dari kematian 
menghadirkan narasi transendental yang menghubungkan 
dunia manusia dengan alam adikodrati. Unsur-unsur ini tidak 
hanya memperkaya struktur cerita, tetapi juga mempertegas 
fungsi sastra tradisional sebagai sarana pengajaran moral dan 
spiritual bagi masyarakat.

Sebagai sebuah karya sastra, Lontar Sri Tanjung 
menawarkan kekayaan teks yang melampaui sekadar narasi 
cinta atau legenda asal-usul. Ia adalah cermin dari pandangan 
hidup, sistem nilai, dan kesadaran kultural masyarakat Jawa 
dan Banyuwangi, yang menempatkan kesucian, kesetiaan, dan 
keseimbangan kosmos sebagai inti dari laku kehidupan.

Lontar Sri Tanjung sebagai Ruang Ingatan Kolektif

Sebagai salah satu naskah klasik yang berasal dari kawasan 
timur Pulau Jawa, Lontar Sri Tanjung menempati posisi 
penting dalam khazanah sastra dan kebudayaan masyarakat 
Banyuwangi. Naskah ini bukan sekadar teks yang memuat 
kisah legendaris antara Sri Tanjung dan Sidapaksa, melainkan 
juga berfungsi sebagai wadah tempat nilai, pandangan hidup, 
dan struktur makna kultural. Ia menyimpan memori kolektif 
yang menghubungkan masyarakat dengan asal-usul simbolik 
dan moralnya, sehingga menjadi semacam arsip budaya yang 
hidup. Dalam pengertian ini, Lontar Sri Tanjung tidak dapat 
hanya dibaca sebagai karya sastra, melainkan juga sebagai 
bentuk dari cultural memory sebagaimana dikemukakan 



42

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

oleh Maurice Halbwachs (1992) dan Jan Assmann (2011)—
yakni mekanisme sosial yang memungkinkan komunitas 
mempertahankan identitasnya melalui ingatan bersama yang 
diwujudkan dalam bentuk simbol, ritus, dan narasi.

Konsep ingatan kolektif membantu menjelaskan bagaima-
na sebuah teks seperti Lontar Sri Tanjung dapat melampaui 
fungsi literer dan menjadi medium sosial bagi pembentukan 
identitas. Menurut Halbwachs (1992), memori sosial tidak hi-
dup dalam ruang abstrak, tetapi tertanam dalam kerangka so-
sial yang memungkinkan masyarakat mengingat bersama. Da-
lam konteks Banyuwangi, teks ini telah lama menjadi bagian 
dari sistem pengetahuan yang membentuk cara masyarakat 
memaknai diri dan ruang hidupnya. Kisah pengorbanan Sri 
Tanjung yang melahirkan toponim “Banyuwangi”—air yang 
harum—menjadi contoh bagaimana kisah ini berfungsi seba-
gai penjelasan etiologis atas asal-usul suatu wilayah sekaligus 
pengukuhan nilai moral kolektif. Dalam simbol air wangi, ma-
syarakat Banyuwangi menemukan cermin etika spiritualnya: 
kesucian, kesetiaan, dan penyatuan antara manusia dan alam.

Adegan ketika Sri Tanjung mengucap sumpah sebelum 
ditikam Sidapaksa mengandung kekuatan moral dan spiritual 
yang luar biasa: kesucian dibuktikan melalui pengorbanan 
diri, dan kebenaran lahir dari penderitaan. Sumpah itu bukan 
sekadar ungkapan batin seorang perempuan teraniaya, 
melainkan manifestasi nilai kosmis tentang keadilan dan 
kemurnian hati. Dalam Lontar Sri Tanjung Pupuh Ukir IX: 33, 
sumpah tersebut dilafalkan dengan nada pasrah namun penuh 
keyakinan spiritual:

Yen gandhane amis bacin pengur / nyata ala raden / yen mambu 
jebad kasturi / nyata ala sateya kakung / Ki Sidapaksa amuwus 
/ cumenthaka sira mangke / andeder sira anyuduk / tan weruh 
getih sekacang / tumiba ing kampuh jingga //

Jika berbau anyir busuk, nyatalah buruk diriku ini; namun 
jika berbau wangi jebat kasturi, nyatalah sungguh dirimu yang 



43

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

buruk, kanda. Sidapaksa berujar, dasar angkuh, serta merta 
langsung ditusuknya kembali, tiada tahu jika ada darah sebiji 
kacang, memercik di kain jariknya.

Sumpah ini menjadi inti simbolik dari kisah Sri Tanjung. 
Ia menyerahkan nasibnya pada hukum kebenaran ilahi: bila 
ia bersalah, tubuhnya akan berbau busuk; bila suaminya yang 
salah, darahnya akan harum. Ketika Sidapaksa menuntaskan 
amarahnya tanpa sadar, ia meninggalkan sebercak darah 
“getih sekacang” di kain jariknya—tanda kecil yang kelak 
menjadi saksi kebenaran Sri Tanjung.

Usai membunuh istrinya, Sidapaksa turun ke sumber air 
untuk membasuh diri. Di situlah sumpah Sri Tanjung terbukti, 
sebagaimana tertulis dalam Pupuh Ukir IX: 41:

Tumurun mring pesiramanipun / amasuh dhuhunge / ing sumber 
toyane resik / awening gandane arum / tan ilang umuring banyu 
/ arum teka sangumure / getih ing basahan iku / gandane terus 
kalangan / Ki Sidapaksa anjula //

Sidapaksa turun di pemandian, membasuh kerisnya di sumber 
yang berair jernih; bersih semerbak harum, tiada hilang meski 
dibilas air; menebar wangi selamanya. Darah di kain jarik itu 
wanginya terus melingkupi, Sidapaksa melonjak terperanjat.

Dari adegan inilah lahir legenda etiologis Banyuwangi—
air yang harum—yang menandai perpaduan antara tragedi 
manusia, sakralitas alam, dan pembuktian moral. Air menjadi 
medium pemurnian dan pengingat abadi atas kesucian Sri 
Tanjung, sementara harum darahnya menegaskan bahwa 
kebenaran tidak dapat ditenggelamkan oleh kebohongan. 
Fragmen ini memperlihatkan pandangan dunia masyarakat 
Banyuwangi yang menempatkan air sebagai unsur kosmik 
pemersatu antara tubuh, alam, dan spiritualitas. Dengan 
demikian, kisah Sri Tanjung tidak hanya menjelaskan asal-
usul toponimi Banyuwangi, tetapi juga memuat ajaran etis 
dan kosmologis yang terus hidup dalam kesadaran budaya 
masyarakat hingga kini.



Di dalam struktur kisahnya, Lontar Sri Tanjung menam-
pilkan narasi yang sarat dengan simbol penyucian. Air yang 
mewangi dari darah Sri Tanjung setelah kematiannya bukan 
hanya motif naratif, melainkan juga representasi transforma-
si spiritual: penderitaan dan ketidakadilan dibersihkan me-
lalui kesucian batin yang tulus. Dalam konteks masyarakat 
tradisional Jawa, simbol air selalu dikaitkan dengan kehidup-
an, pemurnian, dan keseimbangan kosmos. Karena itu, tidak 
mengherankan jika kisah ini menempati posisi penting da-
lam kesadaran kolektif masyarakat Banyuwangi, yang secara 
ekologis dan budaya hidup di sekitar sumber-sumber air dan 
sungai-sungai kecil yang menghidupi pertanian mereka. Air 
harum bukan sekadar air yang berbau wangi, tetapi air yang 
telah melalui proses sakralisasi: air yang menyatukan unsur 
moral dan ekologis.

Pandangan ini diperkuat oleh teori cultural memory 
yang diajukan Jan Assmann (2011). Ia membedakan antara 
communicative memory, yakni ingatan yang hidup dalam 
percakapan sehari-hari antar generasi, dan cultural memory, 
yang diwujudkan melalui simbol-simbol, teks, dan ritus 
yang memiliki daya tahan jangka panjang. Dalam kerangka 
ini, Lontar Sri Tanjung adalah bentuk cultural memory yang 
berfungsi meneguhkan identitas masyarakat Banyuwangi 
melalui simbol-simbol yang dimaknai bersama. Kisah ini bukan 
hanya diceritakan, tetapi dijadikan dasar dalam berbagai 
praktik sosial seperti ritual ruwat, mocoan lontar, dan prosesi 
banyu arum. Semua praktik tersebut merupakan aktualisasi 
dari memori budaya yang bersumber dari teks.

Tradisi mocoan lontar menjadi bukti konkret bagaimana 
manuskrip tetap hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat 
Banyuwangi. Tradisi mocoan ini menjadi mekanisme komunitas 
akar rumput dalam menjaga warisan budaya takbenda dari 
para leluhur mereka (Iswanto, dkk., 2023). Mocoan lontar di 
Banyuwangi menggunakan manuskrip kuno beraksara pegon. 
Hal ini secara tidak langsung menunjukkan bahwa mocoan 
lontar merupakan produk dari proses akulturasi atau silang 



45

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

budaya antara Islam dan kepercayaan serta kebudayaan 
lokal pada masa lalu, dalam hal ini kebudayaan masyarakat 
Osing (Mumfangati, 2009; Beatty, 2012; Indiarti, 2015). Dalam 
tradisi ini, berbagai manuskrip dilantunkan dalam bentuk 
tembang pada berbagai upacara adat, seperti selamatan, daur 
hidup manusia, dan ritual bersih desa. Lontar Yusup, Lontar 
Ahmad, dan Lontar Juwarsah merupakan teks yang paling 
sering dibacakan, sedangkan Lontar Sri Tanjung pada masa 
lalu menempati posisi yang sangat khusus. Catatan Stoppelaar 
(1927) pada awal abad ke-20 menyebutkan bahwa pembacaan 
Lontar Sri Tanjung dilakukan secara terbatas dan sakral, bahkan 
hanya boleh dilakukan oleh perempuan. Hal ini menunjukkan 
bahwa teks tersebut tidak hanya dipandang sebagai karya 
sastra, tetapi juga sebagai medium spiritual yang berkaitan 
dengan kesucian dan perlindungan moral komunitas. 

Namun, perubahan sosial dan religius yang terjadi 
sepanjang abad ke-20 membawa pergeseran terhadap tradisi 
ini. Kedudukan Lontar Sri Tanjung sebagai teks pusaka mulai 
tergantikan oleh Lontar Yusup yang mengandung kisah 
para nabi, sejalan dengan meningkatnya pengaruh Islam di 
Banyuwangi. Meskipun demikian, simbol-simbol penyucian 
yang bersumber dari kisah Sri Tanjung tetap bertahan dalam 
bentuk-bentuk ritual lain. Prosesi banyu arum, misalnya, masih 
digunakan dalam berbagai upacara adat untuk memurnikan 
diri, baik secara spiritual maupun sosial. Dalam ritual tersebut, 
air yang telah dicampur dengan bunga-bungaan menjadi 
medium untuk melukat, membersihkan diri dari unsur negatif, 
serta mengembalikan keseimbangan antara manusia dan alam. 
Konsep ini menunjukkan kesinambungan antara ajaran lama 
yang bersumber dari kosmologi Hindu-Buddha dan praktik 
spiritual masyarakat Osing yang kini berlandaskan Islam.

Simbol banyu arum atau air harum memiliki padanan 
konseptual dengan istilah tirta amerta dalam tradisi Hindu 
dan toya arum dalam berbagai teks Jawa Kuno. Kesamaan ini 
memperlihatkan bahwa meskipun naskah Lontar Sri Tanjung 
lahir di masa peralihan, ia masih menyimpan jejak konsepsi air 



46

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

sebagai sumber kehidupan sekaligus sarana penyucian rohani. 
Di tangan masyarakat Banyuwangi, simbol tersebut mengalami 
transformasi: ia tidak lagi sekadar lambang kesucian dewi, 
melainkan juga bagian dari tata laku keseharian yang 
berorientasi pada kebersihan, keseimbangan, dan harmoni 
dengan alam. Air menjadi penanda hubungan antara tubuh 
dan tanah, antara moralitas dan ekologi. Takzim terhadap air 
pun bagi masyarakat Jawa ditunjukkan pada pemberian nama 
orang atau tempat dengan menggunakan kata tirta, banyu, 
warih, toya dan nama-nama lainnya (Djamaluddin, dkk. 2025).

Gambar 3. Banyu arum dalam ritual mocoan lontar di Banyuwangi.
Sumber gambar: Dokumentasi penulis.

Dalam dimensi sosial, Lontar Sri Tanjung berfungsi sebagai 
jembatan antara masa lalu dan masa kini. Ia menghadirkan 
mitos asal-usul yang menegaskan ikatan masyarakat dengan 
tanah kelahirannya, sekaligus menjadi sumber nilai yang terus 
diperbarui. Proses ini dapat dilihat dalam berbagai bentuk seni 
pertunjukan yang mengadaptasi kisah Sri Tanjung-Sidapaksa. 
Seni Janger, misalnya, menjadikan kisah tersebut sebagai narasi 
utama yang mengandung pesan kesetiaan dan keteguhan hati. 
Dalam pertunjukan Janger, sosok Sri Tanjung digambarkan 
sebagai perempuan suci yang teguh pada kebenaran, bahkan 



47

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

ketika menghadapi kematian. Nilai-nilai tersebut diteruskan 
melalui lirik, gerak, dan dialog yang menghidupkan kembali teks 
dalam konteks estetika masa kini. Adaptasi ini memperlihatkan 
bagaimana memori budaya dapat direproduksi melalui media 
seni, tanpa kehilangan makna asalnya.

Perkembangan yang lebih mutakhir menunjukkan bahwa 
figur Sri Tanjung juga hadir dalam ruang publik sebagai simbol 
identitas lokal. Pemerintah Kabupaten Banyuwangi, misalnya, 
mengangkat kisah ini dalam Banyuwangi Ethno Carnival 
tahun 2016 dengan tema The Legend of Sritanjung Sidopekso. 
Melalui karnaval tersebut, mitos lama dimodernisasi menjadi 
bagian dari narasi pariwisata dan kebanggaan daerah. Nama 
Sri Tanjung kini juga diabadikan dalam berbagai penamaan 
tempat dan ruang publik, mulai dari taman kota, jalan, sekolah, 
hingga merek produk lokal. Fenomena ini memperlihatkan 
bagaimana manuskrip bertransformasi menjadi simbol 
identitas yang lebih luas, menembus batas antara ritual dan 
ekonomi budaya.

Meskipun tradisi mocoan atas Lontar Sri Tanjung sudah 
tidak ditemukan, manuskripnya tetap berperan sebagai living 
manuscript dalam kesadaran masyarakat Banyuwangi. Istilah 
ini merujuk pada gagasan bahwa naskah tidak hanya hidup 
di ruang filologis, tetapi juga dihidupkan kembali melalui 
praktik sosial dan representasi simbolik. Di dalamnya, teks 
tidak diperlakukan sebagai benda mati, melainkan sebagai 
sumber nilai yang terus berinteraksi dengan perubahan 
zaman. Dengan demikian, Lontar Sri Tanjung tetap menjadi 
rujukan kultural yang relevan, bukan karena dibaca sebagai 
teks sastra semata, tetapi karena dimaknai dan dihidupkan 
kembali dalam tindakan sosial.

Keterkaitan antara Lontar Sri Tanjung dan praktik spiritual 
masyarakat Osing dapat dilihat dengan jelas dalam tradisi 
ruwat. Dalam teks, prosesi lukat yang dilakukan oleh Dewi 
Durga terhadap Sri Tanjung setelah kematiannya merupakan 
simbol pembersihan spiritual. Proses tersebut menggunakan 
air dan bunga sebagai medium penyucian, menandakan 



48

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

pembersihan dari dosa dan kembalinya jiwa ke keadaan suci. 
Simbolisme ini kemudian diserap ke dalam berbagai bentuk 
ritual di Banyuwangi seperti surup penganten, buang kuro, 
dan memulih, yang semuanya berfungsi sebagai upacara 
penyucian diri. Dalam setiap ritual tersebut, banyu arum tetap 
menjadi elemen utama yang melanjutkan konsep penyucian 
sebagaimana diajarkan dalam lontar.

Ketika ajaran Islam berkembang di Banyuwangi, unsur-
unsur warisan Hindu-Buddha dalam ritual tersebut mengalami 
proses penyesuaian. Bacaan-bacaan mantra diganti dengan doa-
doa Islam, sementara niat spiritualnya tetap sama: memohon 
kesucian, keseimbangan, dan perlindungan. Proses sinkretik 
ini menunjukkan kemampuan masyarakat Osing dalam 
menafsirkan ulang tradisi lama agar tetap relevan dengan 
nilai-nilai baru. Mereka tidak menghapus warisan lama, tetapi 
mengintegrasikannya ke dalam tatanan religius yang baru. 
Hasilnya adalah bentuk spiritualitas khas Banyuwangi yang 
lentur dan adaptif, di mana air tetap berfungsi sebagai media 
utama penyatuan antara tubuh, jiwa, dan alam.

Keberlanjutan makna ini menegaskan bahwa ingatan 
kolektif tidak hanya disimpan dalam teks tertulis, tetapi juga 
dalam tindakan, tubuh, dan ruang sosial. Setiap kali masyarakat 
Banyuwangi melaksanakan ritual ruwat atau menggunakan 
banyu arum, mereka sesungguhnya sedang menghidupkan 
kembali memori tentang Sri Tanjung—memori tentang 
kesucian, pengorbanan, dan kesetiaan. Dengan demikian, 
fungsi memori budaya bekerja melalui repetisi simbolik 
yang dihayati bersama. Halbwachs (1992) menegaskan 
bahwa ingatan kolektif selalu bergantung pada kerangka 
sosial yang mengatur bagaimana sesuatu diingat dan untuk 
tujuan apa. Dalam konteks ini, Lontar Sri Tanjung berperan 
sebagai kerangka simbolik yang memungkinkan masyarakat 
Banyuwangi mengingat asal-usul mereka dengan cara yang 
sesuai dengan nilai moral dan spiritual yang mereka anut.

Melalui tradisi-tradisi tersebut, Lontar Sri Tanjung telah 
membuktikan kemampuannya untuk hidup melampaui 



49

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

zaman. Ia tidak hanya diwariskan sebagai artefak masa lalu, 
tetapi juga terus diperbarui dalam konteks modern. Kekuatan 
teks ini terletak pada kemampuannya menampung berbagai 
lapisan makna—dari mitos etiologis, ajaran moral, hingga 
simbol ekologis—yang semuanya terikat oleh konsep kesucian 
air. Di tengah perubahan sosial yang cepat, Lontar Sri Tanjung 
tetap menjadi penanda kontinuitas budaya Banyuwangi, 
sekaligus ruang di mana masyarakatnya menegosiasikan 
identitas antara tradisi dan modernitas.

Dengan demikian, memahami Lontar Sri Tanjung sebagai 
ruang ingatan kolektif berarti melihatnya bukan sekadar 
sebagai manuskrip atau karya sastra semata, melainkan 
sebagai teks hidup yang menampung pengalaman spiritual dan 
sosial masyarakat Banyuwangi. Melalui kisahnya, masyarakat 
tidak hanya mengenang masa lalu, tetapi juga memaknai ulang 
hubungan mereka dengan alam, dengan nilai-nilai leluhur, dan 
dengan dirinya sendiri. Ingatan yang tersimpan dalam teks ini 
tidak statis, melainkan terus mengalir seperti air yang menjadi 
simbol utamanya—air yang membersihkan, menghubungkan, 
dan menghidupkan kembali kesadaran kolektif tentang asal-
usul dan jati diri.

Representasi Gender dan Ideologi dalam Lontar Sri 
Tanjung

Lontar Sri Tanjung adalah teks yang melintasi waktu, dari 
manuskrip ke ritual, dari mitos ke diskursus. Ia menyimpan 
ideologi lama tentang kesucian dan peran perempuan, tetapi 
juga menyediakan ruang bagi resistensi dan penafsiran baru. 
Dalam konteks kontemporer, kisah Sri Tanjung tidak lagi hanya 
berbicara tentang kesetiaan istri terhadap suami, tetapi tentang 
kesetiaan manusia terhadap alam, nilai, dan kebenaran.

Representasi perempuan dalam teks ini menandakan 
bahwa sejarah tidak hanya ditulis oleh kekuasaan, tetapi 
juga oleh ingatan, tubuh, dan spiritualitas perempuan. Sri 
Tanjung adalah simbol bahwa di tengah sistem patriarki yang 



50

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

membatasi, perempuan selalu menemukan cara untuk tetap 
suci, tetap hidup, dan tetap menjadi sumber kehidupan.

Dalam Lontar Sri Tanjung, representasi gender dan ideologi 
tersusun melalui dialektika antara tubuh, kesetiaan, dan 
kekuasaan moral perempuan dalam bingkai budaya patriarkal 
Jawa klasik. Tokoh Sri Tanjung digambarkan bukan hanya 
sebagai istri yang berbakti, tetapi juga sebagai sosok yang 
memiliki kekuatan spiritual yang melampaui otoritas laki-laki. 
Ketika ia dituduh berkhianat dan dijatuhi hukuman mati oleh 
suaminya, Sidapaksa, Sri Tanjung tidak menentang dengan 
kekerasan, melainkan dengan ketenangan dan pengorbanan 
diri. Tindakan ini bukan bentuk kepasrahan pasif, melainkan 
strategi simbolik yang menegaskan supremasi moral dan 
kesucian batinnya. Dalam konteks budaya Jawa, tindakan Sri 
Tanjung memperlihatkan konsep sepi ing pamrih, rame ing 
gawe—sebuah etika perempuan ideal yang diam tetapi penuh 
daya spiritual.

Narasi ini mengandung ideologi moral yang menempatkan 
kesetiaan dan kemurnian sebagai pusat legitimasi kekuasaan 
perempuan. Ketika darah Sri Tanjung mengalir dan menebar 
wangi, tubuhnya berubah menjadi medium kebenaran yang 
menyingkap ketidakadilan. Tubuh perempuan tidak lagi 
sekadar objek penderitaan, melainkan sumber wahyu moral 
yang membalikkan tatanan patriarki. Simbol air harum 
yang muncul dari darah Sri Tanjung bukan hanya metafora 
penyucian, melainkan juga bentuk sublimasi spiritual—
air menjadi penanda bahwa kebenaran perempuan dapat 
menjernihkan dunia yang keruh oleh fitnah dan kekuasaan 
maskulin. Melalui simbol ini, teks secara halus menggugat 
sistem nilai yang menindas, seraya menawarkan model 
keadilan kosmis yang berpihak pada kebenaran batin.

Selain itu, Lontar Sri Tanjung juga menegaskan 
keterhubungan antara moralitas perempuan dan tatanan alam. 
Transformasi darah Sri Tanjung menjadi air harum menandai 
siklus kesucian yang berkelanjutan, di mana kematian bukan 
akhir, melainkan kelahiran baru dalam bentuk kesuburan 



51

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

dan keseimbangan. Dalam kerangka ideologi agraris Jawa, 
perempuan sering diasosiasikan dengan unsur air dan tanah—
dua elemen yang memberi kehidupan. Maka, kisah ini tidak 
hanya menempatkan perempuan sebagai simbol kesetiaan 
domestik, tetapi juga sebagai penjaga harmoni kosmik dan 
sumber daya alam. Di sinilah narasi Sri Tanjung melampaui 
sekadar legenda moral; ia menjadi teks ideologis yang 
memaknai ulang relasi antara gender, spiritualitas, dan ekologi.

Dengan demikian, representasi gender dalam Lontar Sri 
Tanjung bukanlah bentuk ketundukan total terhadap sistem 
patriarki, melainkan ekspresi resistensi yang diartikulasikan 
melalui kesucian dan pengorbanan. Ideologi yang bekerja di 
dalam teks ini menggabungkan nilai-nilai kesetiaan tradisional 
dengan gagasan kosmologis tentang keseimbangan dan 
keadilan. Melalui sosok Sri Tanjung, teks ini menampilkan 
perempuan sebagai entitas moral dan spiritual yang memiliki 
kekuatan untuk menata ulang tatanan sosial, sekaligus 
menjembatani antara dunia manusia dan dunia ilahi.

Pemanfaatan Lontar Sri Tanjung di Masa Kini

Lontar Sri Tanjung tidak lagi hanya dipandang sebagai 
artefak sastra klasik atau peninggalan filologis, tetapi telah 
menjelma menjadi sumber nilai, etika, dan simbol identitas 
yang relevan bagi masyarakat modern. Dalam konteks 
kekinian, pemanfaatan naskah ini dapat dibaca melalui empat 
ranah utama: pendidikan karakter, literasi budaya, peneguhan 
identitas lokal, dan diplomasi budaya. Melalui perspektif ini, 
Lontar Sri Tanjung hadir sebagai jembatan antara masa lalu dan 
masa kini, memperkuat akar tradisi sekaligus menumbuhkan 
kesadaran baru terhadap nilai-nilai kemanusiaan dan 
kebudayaan.

Dalam bidang pendidikan karakter, kisah Sri Tanjung 
memuat nilai moral yang kuat: kesetiaan, kejujuran, keteguhan 
hati, dan keberanian dalam menghadapi ketidakadilan. Sri 
Tanjung tidak hanya menjadi tokoh mitologis, tetapi juga model 



52

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

etis yang dapat diadaptasi dalam pendidikan modern. Melalui 
pengajaran berbasis naskah lokal seperti Sri Tanjung, peserta 
didik diperkenalkan pada konsep kejujuran yang lahir dari 
penderitaan, kesetiaan yang tidak bersyarat, serta keadilan 
yang muncul melalui kebijaksanaan dan keikhlasan. Nilai-nilai 
ini sejalan dengan arah pendidikan nasional yang menekankan 
penguatan karakter berbasis kearifan lokal. Penerapan cerita 
Sri Tanjung dalam konteks pembelajaran dapat dilakukan 
melalui pendekatan literasi naratif, pembacaan dramatik, 
atau refleksi nilai moral, sehingga generasi muda tidak hanya 
memahami teks secara akademik, tetapi juga menginternalisasi 
pesan kemanusiaannya.

Sementara itu, dalam ranah literasi budaya, Lontar Sri 
Tanjung menjadi pintu masuk untuk memahami kompleksitas 
tradisi sastra Nusantara, baik dalam aspek estetika, filologi, 
maupun kosmologi budaya. Penggunaan aksara Pegon dan 
struktur pupuh macapat menunjukkan adanya sintesis budaya 
Jawa-Islam yang khas di wilayah Banyuwangi. Revitalisasi 
pembacaan naskah seperti ini mendorong masyarakat untuk 
mengenal kembali akar literasi tradisional yang kaya nilai 
historis dan linguistik. Kegiatan seperti transliterasi, kajian 
filologis, penerjemahan ke dalam bahasa Indonesia modern, 
serta penyebaran melalui media digital dapat menjadi langkah 
strategis untuk menghidupkan kembali tradisi membaca lontar. 
Upaya semacam ini tidak hanya memperluas akses terhadap 
pengetahuan lokal, tetapi juga membangun kesadaran literasi 
yang kontekstual dan berakar pada identitas kebangsaan.

Dalam konteks peneguhan identitas lokal, Lontar Sri 
Tanjung memiliki peran simbolik yang sangat kuat bagi 
masyarakat Banyuwangi dan masyarakat Jawa Timur pada 
umumnya. Kisah tentang air harum yang menjadi asal-usul 
nama Banyuwangi mengandung pesan filosofis mengenai 
kesucian, pengorbanan, dan kebenaran yang mengatasi 
kebusukan moral. Nilai-nilai tersebut menjelma menjadi 
bagian dari identitas kolektif masyarakat Osing—sebuah etnis 
lokal yang menjunjung tinggi harmoni antara manusia, alam, 



53

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

dan spiritualitas. Melalui ritual, seni pertunjukan, dan narasi 
lokal yang bersumber dari kisah Sri Tanjung, masyarakat 
memperkuat rasa memiliki terhadap warisan leluhur. 
Reinterpretasi terhadap cerita ini juga membuka ruang bagi 
dialog lintas generasi tentang makna kesetiaan, keadilan, dan 
peran perempuan dalam menjaga keseimbangan sosial dan 
ekologis. Dengan demikian, Lontar Sri Tanjung tidak sekadar 
menjadi teks sastra, melainkan narasi yang meneguhkan 
kebanggaan identitas lokal dan memperkuat solidaritas 
kultural di tengah arus globalisasi.

Selain berperan di tingkat lokal, Lontar Sri Tanjung juga 
memiliki potensi dalam diplomasi budaya. Nilai-nilai universal 
yang terkandung di dalamnya—seperti kesetiaan, pengorbanan, 
dan keadilan—dapat dijadikan jembatan dalam membangun 
dialog lintas budaya di tingkat regional maupun internasional. 
Cerita ini telah dikenal tidak hanya di Banyuwangi, tetapi juga 
di Bali dan beberapa wilayah lain di Nusantara, menunjukkan 
mobilitas narasi yang melintasi batas geografis dan etnis. 
Dalam konteks diplomasi kebudayaan modern, Sri Tanjung 
dapat diposisikan sebagai representasi dari etika kemanusiaan 
dan keindahan spiritual Nusantara. Melalui penerjemahan, 
pementasan, pameran manuskrip, dan diskusi lintas budaya, 
kisah ini dapat memperkuat citra Indonesia sebagai bangsa 
yang memiliki tradisi literer dan spiritual yang mendalam.

Dengan demikian, pemanfaatan Lontar Sri Tanjung di masa 
kini tidak hanya sebatas pelestarian teks kuno, melainkan 
upaya kreatif untuk menghidupkan kembali nilai-nilai budaya 
yang terkandung di dalamnya. Naskah ini berfungsi sebagai 
sumber inspirasi etis dan estetis yang dapat menjawab 
tantangan zaman: krisis moral, melemahnya identitas budaya, 
serta fragmentasi sosial akibat modernitas. Melalui pendidikan, 
literasi, identitas, dan diplomasi, Sri Tanjung membuktikan 
dirinya sebagai teks yang hidup—sebuah warisan yang tidak 
membeku dalam masa lalu, tetapi terus berdenyut dalam 
kebudayaan masa kini. Ia menghubungkan warisan leluhur 
dengan dunia modern, menjaga kesinambungan memori 



54

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

kolektif, sekaligus meneguhkan relevansi nilai-nilainya bagi 
manusia Indonesia yang terus mencari keseimbangan antara 
tradisi dan kemajuan.

Kesimpulan

Lontar Sri Tanjung merupakan teks klasik Nusantara yang 
menyimpan nilai moral, spiritual, dan kultural yang dalam. 
Kisahnya tentang kesetiaan dan kesucian Sri Tanjung bukan 
hanya narasi mitologis, tetapi juga cerminan pandangan dunia 
masyarakat Jawa-Bali terhadap relasi antara manusia, alam, 
dan yang sakral. Melalui struktur alur yang berpola pada 
penderitaan, kematian, dan penebusan, teks ini mengajarkan 
bahwa kebenaran dan kesetiaan sejati akan selalu menemukan 
jalannya, meski melalui penderitaan dan pengorbanan.

Simbol air menjadi inti makna dalam teks ini. Air yang 
mewangi dari darah Sri Tanjung setelah kematiannya bukan 
sekadar tanda kesucian, tetapi juga representasi transformasi 
spiritual: dari tubuh menjadi sumber, dari kematian menjadi 
kehidupan. Dalam konteks kosmologis, air dipahami sebagai 
medium penyucian dan kelahiran kembali. Sementara dalam 
konteks kultural, ia menjadi dasar bagi penamaan dan 
identitas Banyuwangi—“air yang harum”—yang mengandung 
makna moral sekaligus ekologis. Dengan demikian, kisah ini 
menghubungkan antara narasi sakral dan realitas sosial, antara 
mitos dan geografi, antara tubuh manusia dan tubuh alam.

Sebagai teks memori budaya, Lontar Sri Tanjung berfungsi 
menjaga ingatan kolektif masyarakat terhadap nilai-nilai 
kesetiaan, kejujuran, dan penghormatan terhadap alam. 
Melalui proses penyalinan, pembacaan, dan penuturan ulang, 
kisah ini hidup dalam ritus, legenda, dan simbol-simbol 
lokal. Ia menjadi bagian dari kesadaran kultural masyarakat 
Banyuwangi yang memuliakan air sebagai sumber kehidupan 
dan keharuman moral. Dalam hal ini, Sri Tanjung tidak sekadar 
tokoh cerita, melainkan arketipe kesucian yang menandai etika 
komunitas.



55

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Selain itu, teks ini membuka ruang pembacaan baru 
terhadap representasi perempuan dalam sastra klasik. 
Kesetiaan dan pengorbanan Sri Tanjung tidak semata bentuk 
kepasrahan, melainkan kekuatan moral yang menghadirkan 
keajaiban dan kesucian. Tubuh perempuan menjadi locus 
sakral, tempat lahirnya kehidupan dan moralitas. Dalam 
konteks ini, Sri Tanjung dapat dibaca sebagai simbol spiritualitas 
perempuan dan kekuatan etis yang menopang keseimbangan 
dunia. Secara keseluruhan, Lontar Sri Tanjung bukan hanya 
dokumen sastra masa lalu, melainkan sumber nilai dan 
pengetahuan kultural yang relevan hingga kini.

Kisah ini menyimpan kekuatan moral dan spiritual yang 
dapat dimanfaatkan untuk memperkuat pendidikan karakter, 
menumbuhkan literasi budaya, serta meneguhkan identitas 
lokal. Melalui pengajaran berbasis naskah lokal, pembacaan 
kritis, dan revitalisasi tradisi literasi, Sri Tanjung menjadi 
medium yang menyatukan dimensi pengetahuan, estetika, dan 
moralitas dalam satu kesatuan kebudayaan.

Lebih jauh, Sri Tanjung berperan sebagai simbol diplomasi 
budaya yang memperlihatkan keluasan pandangan dunia 
Nusantara—bahwa kesetiaan, pengorbanan, dan keadilan 
bersifat universal dan melintasi batas etnis maupun geografis. 
Dalam konteks global, teks ini dapat menjadi jembatan 
dialog antarbudaya sekaligus penegasan jati diri bangsa 
Indonesia yang kaya akan tradisi literer dan spiritual. Dengan 
demikian, pemanfaatan Lontar Sri Tanjung di masa kini bukan 
hanya bentuk pelestarian warisan leluhur, melainkan juga 
upaya menanamkan kembali nilai-nilai kemanusiaan yang 
mendalam dalam menghadapi tantangan modernitas. Ia hidup 
sebagai teks yang terus menyalakan kesadaran moral, identitas 
kultural, dan cita kemanusiaan yang selaras dengan semangat 
zaman.



56

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Wiwin Indiarti

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Bibliografi

Arps, Bernard. 1990. "Singing the Life of Joseph: An All-Night 
Reading of the Lontar Yusup in Banyuwangi, East Java." 
Indonesia and Malay World 18 (53): 35–58. https://doi.
org/10.1080/03062849008729747.

Assmann, Jan. 2011. Cultural Memory and Early Civilization: 
Writing, Remembrance, and Political Imagination. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Beatty, Andrew. 2012. "Kala Defanged: Managing Power in 
Java Away From The Centre." Bijdragen tot de Taal-, Land- 
en Volkenkunde 168 (2-3): 173–194.

Callenfels, P.V. van Stein. 1925. "De Sudamala in de Hindu-
Javaansche Kunst." Tijdschrift voor Indische Taal-, Land- 
en Volkenkunde (TBG) LXVI. The Hague: Martinus Nijhoff.

De Stoppelaar, J.W. 1927. Balambangansch Adatrecht. 
Wageningen: Veenman.

Djamaluddin, Muhamad, dkk. 2025. "Air dalam Perspektif 
Agama dan Budaya." Journal on Education 7 (2): 8733–
8740.

Epp, F. 1849. "Banjoewangi." Tijdschrift voor Nederlandsch-
Indië 2: 260–261.

Epp, F. 1852. Schilderungen aus Holländisch-Ostindien. 
Heidelberg: C.F. Winter.

Halbwachs, Maurice. 1992. On Collective Memory. 
Diterjemahkan dan diedit oleh Lewis A. Coser. Chicago: 
University of Chicago Press.

Indiarti, Wiwin. 2015. "Kajian mengenai Desa Kemiren sebagai 
Penyangga Tradisi dan Kearifan Lokal Masyarakat Osing." 
Dalam Jagat Osing: Seni, Tradisi dan Kearifan Lokal Osing, ed. 
Anasrullah, 139–156. Banyuwangi: Rumah Budaya Osing.

Indiarti, Wiwin, dan Anasrullah. 2020. Lontar Sri Tanjung 
Kidung Kuno Ujung Timur Jawa. Banyuwangi: DISPUSIP 
Banyuwangi.

Indiarti, Wiwin, dan Anasrullah. 2024. Sri Tanjung: Transliterasi, 
Terjemahan, dan Analisis Struktural. Jakarta: Perpusnas Press.

https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1080/03062849008729747
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1080/03062849008729747


57

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176

Indiarti, Wiwin, dkk. 2022. Katalog Naskah Kuno Banyuwangi 
Edisi 2. Banyuwangi: DISPUSIP Banyuwangi.

Iswanto, Agus, Wiwin Indiarti, Mashuri, M. Agus Noorbani, 
Mahmudah Nur, Fiqru Mafar, dan Sastri Sunarti. 2023. 
"Safeguarding Manuscript-Reading Tradition as Living 
Heritage through Ritual: Mocoan Tradition of an Osing 
Family in Banyuwangi, Indonesia." International Journal 
of Intangible Heritage 18: 153–166.

Kern, W. 1934. Oudjavaansche en Balische Helle-voorstellingen. 
Leiden: Leiden University.

Mumfangati, Titi. 2009. "Macaan Lontar Yusup Tradisi Lisan 
sebagai Bentuk Pelestarian Nilai Budaya pada Masyarakat 
Using, Banyuwangi." Patrawidya 10 (2): 252–290.

Pigeaud, Theodore G. Th. 1967. Literature of Java: Catalogue 
Raisonné of Javanese Manuscripts in the Library of the 
University of Leiden and Other Public Collections in the 
Netherlands, Volume I: Synopsis of Javanese Literature 
900-1900 AD. The Hague: Martinus Nijhoff.

Poerbatjaraka, R. Ng., dan Theodore G. Th. Pigeaud. 1933. 
"Alfabetische Lijst der Javansche Handschriften." Dalam 
Koninklijk Bataviaasch Genootschap van Kunsten en 
Wetenschappen Jaarboek, Volume 1. Batavia: KBG.

Prijono. 1938. Sri Tanjung: Een Oud Javaansch Verhaal. The 
Hague: H. L. Smits.

van der Tuuk, H. N. 1897. Woordenboek: Kawi-Balineesch-
Nederlandsch. Batavia: Landrukkerij.

Wirawangsa, R. Rg. 1936. Sritandjoeng. Batavia: Bale Poestaka.

Wiwin Indiarti, Unversitas PGRI Banyuwangi, Indonesia. Email: 
wiwinindiarti@gmail.com.


