'f/_ /‘-lr{ B e PR PPN
h:%rf\(/'} Lontar Sri Tanjung:
o Narasi, Simbol, dan Ingatan

Abstract: Lontar Sri Tanjung is a classical Nusantara manuscript that weaves
narrative, moral teachings, and symbolism, serving as a vital repository of cultural
memory for the Banyuwangi region and Osing community. Its recognition as an
Indonesian National Collective Memory (IKON) in 2024 affirms its significance
in preserving intangible heritage. The text recounts the legendary origin of
Banyuwangi through the symbol of fragrant water, embodying values of loyalty,
sacrifice, and the honor restoration. Central to the story is an idealized female
figure who reflects traditional moral ideals while anchoring local cultural identity.
Viewed through the lens of collective memory studies, Lontar Sri Tanjung is not a
static relic but a living cultural space that continually shapes and transmits shared
meanings across generations. Contemporary critical readings open possibilities for
reinterpretation, including discussions of gender and power. Today, the manuscript
remains relevant for character education, cultural literacy, reinforcing local identity,
and advancing cultural diplomacy..

Keywords: Lontar Sri Tanjung, Collective Memory, Cultural Studies, Symbol,
Banyuwangi.

Abstrak: Lontar Sri Tanjung merupakan naskah sastra klasik Nusantara
yang memadukan narasi, nilai moral, dan simbolisme, sekaligus berfungsi
sebagai memori budaya masyarakat Banyuwangi dan Osing. Penetapannya
sebagai naskah Ingatan Kolektif Nasional (IKON) 2024 menegaskan perannya
sebagai naskah penting dalam pelestarian warisan budaya. Kisah Sri
Tanjung memuat legenda asal-usul Banyuwangi melalui simbol air harum,
serta nilai kesetiaan, pengorbanan, dan pemulihan kehormatan. Narasi ini
menghadirkan figur perempuan ideal dalam bingkai moral tradisional,
sekaligus merefleksikan identitas kultural masyarakat setempat. Dalam
kajian ingatan kolektif, Lontar Sri Tanjung bukan sekadar arsip masa lalu,
melainkan ruang hidup yang membentuk dan mereproduksi ingatan lintas
generasi. Pembacaan kritis memungkinkan penafsiran ulang dalam konteks
kontemporer, termasuk isu gender dan relasi kuasa. Di masa kini, naskah
ini relevan untuk pendidikan karakter, literasi budaya, penguatan identitas
lokal, dan diplomasi budaya.

Kata Kunci: Lontar Sri Tanjung, Ingatan Kolektif, Kajian Budaya, Simbol,
Banyuwangi.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

ri Tanjung adalah sebuah kidung Jawa Kuno yang

menenun kisah cinta, pengorbanan, dan penyucian diri

ke dalam jalinan puisi yang halus dan penuh simbol.
Cerita ini hidup melintasi waktu dan medium. Kisahnya terukir
pada relief di sejumlah situs arkeologis di Jawa Timur! Dalam
tradisi lisan, tembang Sri Tanjung pernah mengalun dalam
ritual pelantunan tembang di wilayah timur Jawa—menandai
momen Ketika sastra, ritus, dan keyakinan menyatu menjadi
satu bentuk kesadaran budaya. Ia tidak hanya dibaca, tetapi
dihayati sebagai cermin nilai dan spiritualitas masyarakat.

Kisah ini menuturkan perjalanan tokoh perempuan
bernama Sri Tanjung dan suaminya, Sidapaksa, yang
kerap dikaitkan dengan kesinambungan cerita Sudamala—
sebuah narasi kuno tentang pembebasan dan kesucian yang
menampilkan tokoh kembar Pandawa, Nakula dan Sadewa.
Dari kisah para Pandawa itu, Sri Tanjung mengambil benih
tematik yang sama: perjuangan melawan ketidakadilan,
kesetiaan terhadap dharma, serta kemenangan batin atas
fitnah dan kemalangan. Kedua cerita ini sama-sama berakar
pada epos Mahabharata, namun Sri Tanjung bukanlah tiruan,
melainkan hasil transformasi yang memadukan warisan India
dengan kebijaksanaan lokal Nusantara.

Dalam proses perjalanan budaya yang panjang, kisah
ini mengalami lokalisasi dan reinterpretasi: nama, tempat,
dan nilai-nilai moralnya menyesuaikan dengan lingkungan
sosial masyarakat Jawa dan Osing. Dari sanalah lahir tokoh
perempuan yang bukan sekadar simbol kesucian, tetapi juga
lambang keteguhan jiwa dan sumber kehidupan—air harum
yang menjadi penanda awal nama Banyuwangi. Cerita ini,

! Jejak kisah Sri Tanjung dapat ditelusuri jauh ke masa Majapahit, sekitar
abad ke-14 hingga ke-15 Masehi. Berdasarkan temuan arkeologis, cerita ini
tampaknya telah dikenal luas pada masa itu, terbukti dari keberadaannya
yang diabadikan dalam bentuk relief pada sejumlah bangunan suci di
Jawa Timur. Fragmen-fragmen visual tentang perjalanan dan penyucian
diri Sri Tanjung terpahat di dinding Gapura Bajang Ratu (sekitar 1340 M),
berlanjut di Candi Jabung (1354 M), Candi Penataran (1375 M), hingga
Candi Surowono (1478 M).

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 33

dengan demikian, tidak hanya menyimpan narasi, tetapi juga
menghidupi sebuah ingatan bersama yang menjembatani
masa lalu, tradisi, dan identitas kultural di wilayah ujung timur
Jawa.

Dalam konteks modern, Lontar Sri Tanjung memiliki fungsi
ganda: sebagai manuskrip sastra klasik dan sebagai wadah
ingatan kolektif (collective memory) masyarakat. Ia merekam
sekaligus mereproduksi nilai-nilai etika, spiritual, dan ekologis
yang meneguhkan identitas lokal. Tidak mengherankan jika
Lontar Sri Tanjung pada tahun 2024 ditetapkan sebagai Ingatan
Kolektif Nasional. Penetapan ini menandai pengakuan resmi
terhadap nilai historis dan simbolik naskah tersebut, sekaligus
mengajak masyarakat untuk membaca ulang maknanya di
tengah perubahan sosial-budaya kontemporer.

Kajian akademik terhadap teks Sri Tanjung telah
berlangsung sejak abad ke-19. Dr. F. Epp menjadi salah satu
sarjana Eropa awal yang mencatat keberadaan manuskrip Sri
Tanjung dalam artikelnya “Banjoewangi” (1849) dan bukunya
Schilderungen aus Holland-Ostindien (1852). Deskripsi filologis
lebih mendalam dilakukan oleh H. N. van der Tuuk yang
menyebut Sri Tanjung sebagai sekuel Sudamala dan mencatat
banyaknya varian manuskrip di Banyuwangi dan Bali (van der
Tuuk, 1897).

Kajian berikutnya dilakukan secara terbatas oleh W. Kern
(1934), disusul penerbitan jarwa prosa oleh R. Ng. Wirawangsa
(1936) berdasarkan versi Banyuwangi (Poerbatjaraka &
Pigeaud, 1933). Prijono (1938) menyusun edisi kritis Kidung Sri
Tanjung dari manuskrip Bali yang kemudian dianggap sebagai
babon. Penelitian penting juga dilakukan oleh Anis Aminoedin
dkk. (1986) terhadap naskah pegon Banyuwangi, meski
manuskripnya kini hilang. Kajian berikutnya oleh Wiwin
Indiarti dan Anasrullah (2020, 2024) yang menghadirkan
transliterasi dan terjemahan lengkap versi Banyuwangi.
Keseluruhan studi ini menegaskan keberagaman varian Sri
Tanjung sebagai cerminan sejarah transmisi dan kekayaan
tradisi teksnya.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

Berdasarkan latar tersebut, artikel ini berupaya menelaah
lebih jauh teks Sri Tanjung bukan semata sebagai teks sastra
Klasik, tetapi sebagai artefak budaya yang berfungsi menjaga
kesinambungan memori dan identitas. Fokus kajian diarahkan
pada tiga hal: pertama, menelusuri struktur naratif, tokoh,
serta posisi Sri Tanjung dalam pembentukan ingatan kolektif
masyarakat Banyuwangi; kedua, mengurai interpretasi
ideologis terhadap representasi gender dan relasi kuasa yang
melingkupi narasi; dan ketiga, mengidentifikasi relevansinya
bagi pendidikan, pelestarian budaya, dan diplomasi kultural
masa Kini.

PERPLS TAKAAN SHOMAL
REFUBLIK INDONESIA

SERTIFIRAT
Nemor, IM03/2T48/2024
FASEAH

. LONTAR SRI TANJUNG

Arcsapkan oebagai

INGATAN ROLEKTIF NASIONAL

dierdiian oy

DINAS FERPUSTAKAAN DAN KEARSIPAN KABUPATEN BANYUWANGI

Jukara, 25 Agwiom, 3024
o

Gambar 1. Sertifikat Lontar Sri Tanjung sebagai bagian dari Ingatan
Kolektif Nasional (IKON) 2024. Sumber gambar: Dokumentasi penulis.

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif
dengan kerangka teori cultural memory (Assmann, 2011) dan
collective memory (Halbwachs, 1992). Data utama berasal dari
teks Lontar Sri Tanjung Banyuwangi. Data pendukung diperoleh
dari wawancara dengan penggiat budaya Osing serta studi
literatur yang relevan. Pendekatan ini dipilih karena relevan
untuk memahami teks bukan semata sebagai karya sastra,
tetapi sebagai media penyimpan dan pewarisan nilai-nilai
sosial, moral, dan identitas kultural masyarakat Banyuwangi.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 35

Analisis dilakukan melalui tiga tahap. Pertama, analisis
tekstual, yaitu pembacaan struktur naratif, tokoh, dan simbol
utama dalam naskah. Kedua, analisis kontekstual, yang
menelaah hubungan antara isi teks dengan sistem nilai budaya
masyarakat Banyuwangi dan Osing. Ketiga, analisis Kkritis,
yaitu interpretasi ideologis terhadap representasi gender dan
relasi kuasa untuk mengungkap ideologi yang tersembunyi
dalam teks dan bagaimana wacana tersebut direproduksi atau
ditantang dalam konteks kontemporer.

Lontar Sri Tanjung: Jejak Kisah dari Blambangan

Kisah Sri Tanjung hidup dalam bentuk tembang atau puisi
yang dikenal luas di naskah-naskah Bali dan Banyuwangi.
Meski berakar pada kisah yang sama, kedua wilayah ini
menyimpan perbedaan dalam detail narasi dan pembagian
metrum. Prijono (1938), seorang peneliti awal abad ke-20,
pernah membandingkan dua manuskrip penting—satu dari
Bali (Leiden Or. 3801) dan satu dari Banyuwangi (Or. 4506).
Ia menemukan bahwa walau kedua naskah itu memiliki
perbedaan besar, keduanya berangkat dari satu prototipe
yang sama. Hal itu terlihat dari adanya sejumlah bait yang
memiliki larik dan kata hampir identik. Salah satu perbedaan
utama yang ditemukan antara versi Bali dan Banyuwangi
adalah dalam pola pembagian pupuh, yaitu bentuk atau jenis
tembang yang memiliki aturan persajakan tertentu (Indiarti,
2020). Dalam versi Bali, semua naskah Sri Tanjung yang ada
menunjukkan penggunaan pupuh ukir secara seragam. Pada
pupuh ukir ini, bagian awal atau pembukaan pupuh disebut
dengan bait panggalang yang terletak di kawitan (bagian awal).
Namun, versi Banyuwangi memperlihatkan keragaman yang
lebih besar dalam penggunaan pupuh.

Dalam wujud naskah, Callenfels (1925) menduga Sri
Tanjung ditulis di lingkungan mandala dan asrama sastra
Blambangan pada abad ke-17 hingga ke-18 Masehi—sebuah
masa ketika Blambangan menjadi pusat penting kebudayaan

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Jawa Timur bagian timur. Beberapa dekade kemudian, Pigeaud
(1967) menegaskan bahwa naskah Sri Tanjung merupakan
hasil sastra dan kebudayaan istana Blambangan, sebuah
kerajaan yang dikenal kuat mempertahankan tradisi Jawa-
Hindu di tengah arus Islamisasi pesisir.

Gambar 2. Halaman naskah Lontar Sri Tanjung beraksara pegon koleksi
Omahseum Banyuwangi. Sumber gambar: Dokumentasi penulis.

Berbeda dari naskah Bali yang ditulis di daun lontar, versi
Banyuwangi dari kisah ini justru ditulis di atas kertas dengan
aksara pegon, dan secara lokal tetap disebut sebagai Lontar
Sri Tanjung. Di Banyuwangi, istilah lontar’ tidak lagi merujuk
pada media atau bahan tulisan, melainkan pada makna yang
lebih luas, yaitu ‘cerita’ atau ‘manuskrip kuno’ (Arps, 1990).

Masyarakat Banyuwangi memang menggunakan sebutan
lontar untuk hampir semua naskah klasik mereka—mulai dari
Lontar Yusup, Lontar Juwarsah, Lontar Tawangalun, Lontar
Hadis Dagang, Lontar Ahmad, Lontar Rengganis, hingga Lontar
Damarwulan. Bagi mereka, lontar adalah penanda tradisi teks
dan pengetahuan leluhur, bukan sekadar bahan tulis.

Bagi pembaca luar Banyuwangi, penyebutan ini sering
membingungkan. Namun para peneliti telah lama mencatat
perbedaan istilah ini sebagai fenomena linguistik dan budaya

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 37

yang khas Osing—menandakan bagaimana warisan tekstual
di yjung timur Jawa beradaptasi dengan konteks lokal, tanpa
kehilangan kedalaman maknanya.

Transliterasi dan terjemahan lengkap Lontar Sri Tanjung
versi Banyuwangi telah diterbitkan belum lama ini oleh
Perpusnas Press (Indiarti dan Anasrullah, 2024). Buku tersebut
berdasarkan manuskrip Lontar Sri Tanjung koleksi Omahseum
Banyuwangi yang telah masuk dalam Katalog Naskah Kuno
Banyuwangi Edisi 2 (Indiarti dkk., 2022) dengan nomor katalog
13/Sas/DISPUSIP/TRT/2022. Naskah ini terdiri dari 15 pupuh
dengan hampir 600 bait, menggunakan empat jenis metrum:
wukir (ukir), mijil, mahesa langit, dan durma. Isi kisahnya
mengikuti alur epik yang kompleks: cinta, pengkhianatan,
kesetiaan, kematian, dan penebusan.

Ringkasan Kisah Sri Tanjung

Kisah Sri Tanjung dimulai di kerajaan Sinduraja, ketika
Patih Sidapaksa mendapat perintah dari Raja Hadikrama (atau
disebut juga Sulakrama) untuk mencari obat bagi sang raja.
Perjalanan itu membawanya ke pertapaan Prangalas, tempat
ia berjumpa dengan cucu pertapa Tembangpetra, seorang
perempuan bernama Sri Tanjung. Keduanya jatuh cinta.
Dengan restu pertapa, Sidapaksa membawa Sri Tanjung ke
Sinduraja dan menikahinya (pupuh 1).

Namun kebahagiaan itu tidak berlangsung lama. Sang raja
yang mendengar kecantikan Sri Tanjung mulai menyimpan
hasrat. Dengan tipu muslihat, ia memerintahkan Sidapaksa
pergi ke Kendran—negeri para dewa—untuk menagih “tiga
busur emas” dan “tiga gulungan rumbai,” konon hutang para
dewa kepada raja. Surat perintah yang dibawanya ternyata
berisi fitnah. Sri Tanjung membekali suaminya dengan baju
antakusuma, pakaian ajaib yang membuatnya mampu terbang
ke surga (pupuh 2-5).

Ketika Sidapaksa pergi, Raja Sulakrama mencoba merayu
Sri Tanjung. Ia menebar bujuk dan ancaman, namun Sri

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

Tanjung menolak dan melarikan diri. Amarah sang raja pun
membara (pupuh 6-7).

Disurga Kendran, Dewa Indra membaca surat yang dibawa
Sidapaksa—isi surat itu menuduhnya berniat jahat. Sidapaksa
diserang para dewa, hingga akhirnya Dewa Indra sendiri turun
tangan. Namun Kketika Sidapaksa menyebut nama Pandawa,
Dewa Indra tersadar bahwa ia adalah cucunya. Pertempuran
berhenti, dan Sidapaksa disambut dengan penuh hormat.
Dewa Indra bahkan bersumpah: barang siapa mencelakai
Sidapaksa, sama halnya mencelakai dirinya sendiri. Setelah
mendapat tiga busur dan tiga rumbai emas, Sidapaksa pulang
ke bumi (pupuh 7).

Di istana, Raja Sulakrama terkejut mendengar Sidapaksa
berhasil pulang. Ia lalu menebar fitnah baru: bahwa Sri
Tanjung berselingkuh dengan pria lain. Dalam amarabh,
Sidapaksa membawa istrinya ke hutan Setra Gandamayu,
berniat membunuhnya. Sri Tanjung bersumpah: “Jika darahku
berbau harum, maka itu tanda kesucianku.” Namun Sidapaksa
tetap menghunjamkan kerisnya. Ketika mencuci kain berdarah
itu, air di perigi tiba-tiba menebar wangi. Saat itulah Sidapaksa
sadar bahwa ia telah membunuh perempuan suci (pupuh 8-9).

Roh Sri Tanjung naik ke surga. Ia bertemu dengan
Dewa Dorakala dan Dewa Jaganata, lalu dibawa berkeliling
melihat berbagai lapisan neraka. Setelah itu, Hyang Nini
(Durga) memerintahkannya kembali ke dunia. Di Setra
Gandamayu, Durga melukat Sri Tanjung dengan air suci beji
dan menghidupkannya kembali. Sri Tanjung lalu pulang ke
pertapaan kakeknya, sementara Sidapaksa yang menyesal
mendapat pesan dari Hyang Nini untuk menemuinya di
Prangalas. Namun Sri Tanjung menolak bersatu sebelum
Sidapaksa menebus kesalahannya—dengan membawa kepala
Raja Sulakrama (pupuh 10-11).

Sidapaksa pun berangkat ke Kendran memohon bantuan
para Pandawa. Mereka turun ke bumi dan bergabung dengan
pasukan Prangalas. Dalam pertempuran besar di Sinduraja,
Sidapaksa berpura-pura menjadi pembela raja, lalu berbalik

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 39

menikam Sulakrama dan menebas kepalanya. Kepala sang
raja dibungkus kain merah muda dan diletakkan di bawah
pelaminan. Sri Tanjung naik ke pelaminan, menginjak kepala
itu sebagai penanda akhir penghukuman dan penegakan
kebenaran. Para Pandawa kembali ke langit, dan Sri Tanjung
memohonkan doa agar Sidapaksa hidup dalam kasih Tuhan
selamanya (pupuh 12-15).

Struktur dan Simbolisme dalam Lontar Sri Tanjung

Lontar Sri Tanjung merupakan salah satu karya sastra
klasik yang merepresentasikan kekayaan bentuk, bahasa,
dan simbolisme dalam tradisi kesusastraan Jawa. Teks ini
berbentuk puisi tradisional Jawa atau macapat, sebuah bentuk
metrum yang mengatur irama, jumlah suku kata, dan pola
rima yang khas. Dalam versi Banyuwangi, Sri Tanjung memuat
empat jenis pupuh—yakni ukir (wukir), mijil, mahesa langit,
dan durma. Keberagaman pupuh ini menciptakan dinamika
musikal dan emosional dalam pembacaan teks, menghadirkan
nuansa yang bervariasi. Salah satu aspek yang menarik adalah
kemunculan pupuh mahesa langit, yang tergolong langka
dalam tradisi sastra Jawa.

Bahasa yang digunakan dalam Lontar Sri Tanjung
menunjukkan lapisan sejarah dan kontak budaya yang
kompleks. Teks ini ditulis dengan bahasa Jawa Kuno dan Jawa
Baru menggunakan aksara Pegon, adaptasi dari huruf Arab
yang umum digunakan di wilayah pesisir Jawa. Kombinasi
tersebut menunjukkan adanya pertemuan antara tradisi
Hindu-Buddha, Islam, dan lokalitas Banyuwangi. Penggunaan
bahasa yang berlapis memperlihatkan upaya masyarakat,
penyalin, dan pembacanya dalam mempertahankan warisan
sastra lama sembari menyesuaikannya dengan perkembangan
zaman.

Selain keindahan bentuk dan bahasa, Lontar Sri Tanjung
juga sarat dengan simbolisme yang merefleksikan nilai-nilai
moral, spiritual, dan kultural. Simbol paling menonjol dalam

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

teks ini adalah darah Sri Tanjung yang berubah menjadi air
harum setelah ia dibunuh oleh suaminya, Sidapaksa. Peristiwa
ini menandakan puncak pengorbanan dan pembuktian
kesucian, sekaligus menjadi dasar legenda toponimi
“Banyuwangi”—yang berarti “air harum”. Dalam konteks
simbolik, air harum tersebut merepresentasikan penyucian,
pembersihan dosa, dan keadilan ilahi. Narasi ini menegaskan
bahwa kebenaran dan kesetiaan sejati pada akhirnya akan
menemukan keharumannya, meskipun melalui penderitaan.

Struktur naratif Lontar Sri Tanjung juga menunjukkan
kompleksitas yang khas dalam sastra epik Jawa. Ceritanya
memadukan unsur cinta, intrik kerajaan, pengkhianatan,
petualangan spiritual, hingga kebangkitan moral. Alur ini
tidak hanya menyajikan kisah romantis antara Sri Tanjung
dan Sidapaksa, tetapi juga memperlihatkan dinamika sosial-
politik dan spiritualitas masyarakat Jawa masa lalu. Dengan
demikian, teks ini berfungsi ganda—sebagai hiburan estetik
sekaligus wahana transmisi nilai dan etika kolektif.

Karakterisasi dalam Sri Tanjung memperlihatkan
representasi moral yang kuat. Tokoh utama, Sri Tanjung,
digambarkan sebagai perempuan yang suci, setia, dan berani
menghadapi penderitaan tanpa kehilangan martabatnya.
Sebaliknya, Sidapaksa muncul sebagai sosok yang mencintai
namun lemah, mudah dipengaruhi oleh fitnah dan kuasa.
Figur Raja Sulakrama menjadi simbol nafsu duniawi dan
kezaliman, sedangkan pengungkapan kebenaran di akhir
cerita menegaskan adanya hukum moral yang mengatur
keseimbangan alam dan manusia. Struktur karakter
ini merefleksikan pandangan kosmologis Jawa tentang
keselarasan, ketika kebaikan dan keburukan, kasih dan derita,
saling melengkapi dalam perjalanan menuju kesucian.

Selain menyimpan nilai-nilai moral, Lontar Sri Tanjung
juga menampilkan aspek kosmologis dan ekologis yang kuat.
Deskripsi tentang alam, tumbuhan, dan lanskap agraris dalam
teks mencerminkan pandangan dunia masyarakat agraris
Jawa yang melihat harmoni antara manusia dan lingkungan

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 41

sebagai bagian dari tatanan spiritual. Alam tidak sekadar
latar; melainkan entitas hidup yang ikut menyaksikan dan
mengafirmasi kebenaran moral tokoh-tokohnya. Dalam
konteks ini, kisah Sri Tanjung dapat dibaca sebagai narasi
ekokultural yang menyatukan spiritualitas, keindahan alam,
dan moralitas manusia.

Selain itu, dimensi mistis dan spiritual menjadi lapisan
penting yang menegaskan sifat epik dari Lontar Sri Tanjung.
Perjalanan roh Sri Tanjung menuju surga, interaksinya
dengan para dewa, serta kebangkitannya dari kematian
menghadirkan narasi transendental yang menghubungkan
dunia manusia dengan alam adikodrati. Unsur-unsur ini tidak
hanya memperkaya struktur cerita, tetapi juga mempertegas
fungsi sastra tradisional sebagai sarana pengajaran moral dan
spiritual bagi masyarakat.

Sebagai sebuah karya sastra, Lontar Sri Tanjung
menawarkan kekayaan teks yang melampaui sekadar narasi
cinta atau legenda asal-usul. Ia adalah cermin dari pandangan
hidup, sistem nilai, dan kesadaran kultural masyarakat Jawa
dan Banyuwangi, yang menempatkan kesucian, kesetiaan, dan
keseimbangan kosmos sebagai inti dari laku kehidupan.

Lontar Sri Tanjung sebagai Ruang Ingatan Kolektif

Sebagai salah satu naskah klasik yang berasal dari kawasan
timur Pulau Jawa, Lontar Sri Tanjung menempati posisi
penting dalam khazanah sastra dan kebudayaan masyarakat
Banyuwangi. Naskah ini bukan sekadar teks yang memuat
kisah legendaris antara Sri Tanjung dan Sidapaksa, melainkan
juga berfungsi sebagai wadah tempat nilai, pandangan hidup,
dan struktur makna kultural. Ia menyimpan memori kolektif
yang menghubungkan masyarakat dengan asal-usul simbolik
dan moralnya, sehingga menjadi semacam arsip budaya yang
hidup. Dalam pengertian ini, Lontar Sri Tanjung tidak dapat
hanya dibaca sebagai karya sastra, melainkan juga sebagai
bentuk dari cultural memory sebagaimana dikemukakan

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

oleh Maurice Halbwachs (1992) dan Jan Assmann (2011)—
yakni mekanisme sosial yang memungkinkan komunitas
mempertahankan identitasnya melalui ingatan bersama yang
diwujudkan dalam bentuk simbol, ritus, dan narasi.

Konsep ingatan kolektif membantu menjelaskan bagaima-
na sebuah teks seperti Lontar Sri Tanjung dapat melampaui
fungsi literer dan menjadi medium sosial bagi pembentukan
identitas. Menurut Halbwachs (1992), memori sosial tidak hi-
dup dalam ruang abstrak, tetapi tertanam dalam kerangka so-
sial yang memungkinkan masyarakat mengingat bersama. Da-
lam konteks Banyuwangi, teks ini telah lama menjadi bagian
dari sistem pengetahuan yang membentuk cara masyarakat
memaknai diri dan ruang hidupnya. Kisah pengorbanan Sri
Tanjung yang melahirkan toponim “Banyuwangi”—air yang
harum—menjadi contoh bagaimana kisah ini berfungsi seba-
gal penjelasan etiologis atas asal-usul suatu wilayah sekaligus
pengukuhan nilai moral kolektif. Dalam simbol air wangi, ma-
syarakat Banyuwangi menemukan cermin etika spiritualnya:
kesucian, kesetiaan, dan penyatuan antara manusia dan alam.

Adegan ketika Sri Tanjung mengucap sumpah sebelum
ditikam Sidapaksa mengandung kekuatan moral dan spiritual
yang luar biasa: kesucian dibuktikan melalui pengorbanan
diri, dan kebenaran lahir dari penderitaan. Sumpah itu bukan
sekadar ungkapan batin seorang perempuan teraniaya,
melainkan manifestasi nilai kosmis tentang keadilan dan
kemurnian hati. Dalam Lontar Sri Tanjung Pupuh Ukir IX: 33,
sumpah tersebut dilafalkan dengan nada pasrah namun penuh
keyakinan spiritual:

Yen gandhane amis bacin pengur / nyata ala raden / yen mambu

jebad kasturi / nyata ala sateya kakung / Ki Sidapaksa amuwus
/ cumenthaka sira mangke / andeder sira anyuduk / tan weruh
getih sekacang/tumiba ing kampuh jingga/

Jika berbau anyir busuk, nyatalah buruk diriku ini; namun
jika berbau wangi jebat kasturi, nyatalah sungguh dirimu yang

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan

buruk, kanda. Sidapaksa berujar, dasar angkuh, serta merta
langsung ditusuknya kembali, tiada tahu jika ada darah sebiji
kacang, memercik di kain jariknya.

Sumpah ini menjadi inti simbolik dari kisah Sri Tanjung.
Ia menyerahkan nasibnya pada hukum kebenaran ilahi: bila
ia bersalah, tubuhnya akan berbau busuk; bila suaminya yang
salah, darahnya akan harum. Ketika Sidapaksa menuntaskan
amarahnya tanpa sadar, ia meninggalkan sebercak darah
“getih sekacang” di kain jariknya—tanda kecil yang kelak
menjadi saksi kebenaran Sri Tanjung.

Usai membunuh istrinya, Sidapaksa turun ke sumber air
untuk membasuh diri. Di situlah sumpah Sri Tanjung terbukti,
sebagaimana tertulis dalam Pupuh Ukir IX: 41:

Tumurun mring pesiramanipun/amasuh dhuhunge/ing sumber
toyane resik / awening gandane arum / tan ilang umuring banyu
/ arum teka sangumure / getih ing basahan iku / gandane terus
kalangan / Ki Sidapaksa anjula //

Sidapaksa turun di pemandian, membasuh kerisnya di sumber
yang berair jernih; bersih semerbak harum, tiada hilang meski
dibilas air; menebar wangi selamanya. Darah di kain jarik itu
wanginya terus melingkupi, Sidapaksa melonjak terperanjat.

Dari adegan inilah lahir legenda etiologis Banyuwangi—
air yang harum—yang menandai perpaduan antara tragedi
manusia, sakralitas alam, dan pembuktian moral. Air menjadi
medium pemurnian dan pengingat abadi atas kesucian Sri
Tanjung, sementara harum darahnya menegaskan bahwa
kebenaran tidak dapat ditenggelamkan oleh kebohongan.
Fragmen ini memperlihatkan pandangan dunia masyarakat
Banyuwangi yang menempatkan air sebagai unsur kosmik
pemersatu antara tubuh, alam, dan spiritualitas. Dengan
demikian, kisah Sri Tanjung tidak hanya menjelaskan asal-
usul toponimi Banyuwangi, tetapi juga memuat ajaran etis
dan kosmologis yang terus hidup dalam kesadaran budaya
masyarakat hingga kini.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Di dalam struktur kisahnya, Lontar Sri Tanjung menam-
pilkan narasi yang sarat dengan simbol penyucian. Air yang
mewangi dari darah Sri Tanjung setelah kematiannya bukan
hanya motif naratif, melainkan juga representasi transforma-
si spiritual: penderitaan dan ketidakadilan dibersihkan me-
lalui kesucian batin yang tulus. Dalam konteks masyarakat
tradisional Jawa, simbol air selalu dikaitkan dengan kehidup-
an, pemurnian, dan keseimbangan kosmos. Karena itu, tidak
mengherankan jika kisah ini menempati posisi penting da-
lam kesadaran kolektif masyarakat Banyuwangi, yang secara
ekologis dan budaya hidup di sekitar sumber-sumber air dan
sungai-sungai kecil yang menghidupi pertanian mereka. Air
harum bukan sekadar air yang berbau wangi, tetapi air yang
telah melalui proses sakralisasi: air yang menyatukan unsur
moral dan ekologis.

Pandangan ini diperkuat oleh teori cultural memory
yang diajukan Jan Assmann (2011). Ia membedakan antara
communicative memory, yakni ingatan yang hidup dalam
percakapan sehari-hari antar generasi, dan cultural memory,
yang diwujudkan melalui simbol-simbol, teks, dan ritus
yang memiliki daya tahan jangka panjang. Dalam kerangka
ini, Lontar Sri Tanjung adalah bentuk cultural memory yang
berfungsi meneguhkan identitas masyarakat Banyuwangi
melalui simbol-simbol yang dimaknai bersama. Kisah ini bukan
hanya diceritakan, tetapi dijadikan dasar dalam berbagai
praktik sosial seperti ritual ruwat, mocoan lontar, dan prosesi
banyu arum. Semua praktik tersebut merupakan aktualisasi
dari memori budaya yang bersumber dari teks.

Tradisi mocoan lontar menjadi bukti konkret bagaimana
manuskrip tetap hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat
Banyuwangi. Tradisimocoaninimenjadimekanismekomunitas
akar rumput dalam menjaga warisan budaya takbenda dari
para leluhur mereka (Iswanto, dkk., 2023). Mocoan lontar di
Banyuwangi menggunakan manuskrip kuno beraksara pegon.
Hal ini secara tidak langsung menunjukkan bahwa mocoan
lontar merupakan produk dari proses akulturasi atau silang



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 45

budaya antara Islam dan kepercayaan serta kebudayaan
lokal pada masa lalu, dalam hal ini kebudayaan masyarakat
Osing (Mumfangati, 2009; Beatty, 2012; Indiarti, 2015). Dalam
tradisi ini, berbagai manuskrip dilantunkan dalam bentuk
tembang pada berbagai upacara adat, seperti selamatan, daur
hidup manusia, dan ritual bersih desa. Lontar Yusup, Lontar
Ahmad, dan Lontar Juwarsah merupakan teks yang paling
sering dibacakan, sedangkan Lontar Sri Tanjung pada masa
lalu menempati posisi yang sangat khusus. Catatan Stoppelaar
(1927) pada awal abad ke-20 menyebutkan bahwa pembacaan
Lontar Sri Tanjung dilakukan secara terbatas dan sakral, bahkan
hanya boleh dilakukan oleh perempuan. Hal ini menunjukkan
bahwa teks tersebut tidak hanya dipandang sebagai karya
sastra, tetapi juga sebagai medium spiritual yang berkaitan
dengan kesucian dan perlindungan moral komunitas.

Namun, perubahan sosial dan religius yang terjadi
sepanjang abad ke-20 membawa pergeseran terhadap tradisi
ini. Kedudukan Lontar Sri Tanjung sebagai teks pusaka mulai
tergantikan oleh Lontar Yusup yang mengandung kisah
para nabi, sejalan dengan meningkatnya pengaruh Islam di
Banyuwangi. Meskipun demikian, simbol-simbol penyucian
yang bersumber dari kisah Sri Tanjung tetap bertahan dalam
bentuk-bentuk ritual lain. Prosesi banyu arum, misalnya, masih
digunakan dalam berbagai upacara adat untuk memurnikan
diri, baik secara spiritual maupun sosial. Dalam ritual tersebut,
air yang telah dicampur dengan bunga-bungaan menjadi
medium untuk melukat, membersihkan diri dari unsur negatif,
serta mengembalikan keseimbangan antara manusia dan alam.
Konsep ini menunjukkan kesinambungan antara ajaran lama
yang bersumber dari kosmologi Hindu-Buddha dan praktik
spiritual masyarakat Osing yang kini berlandaskan Islam.

Simbol banyu arum atau air harum memiliki padanan
konseptual dengan istilah tirta amerta dalam tradisi Hindu
dan toya arum dalam berbagai teks Jawa Kuno. Kesamaan ini
memperlihatkan bahwa meskipun naskah Lontar Sri Tanjung
lahir di masa peralihan, ia masih menyimpan jejak konsepsi air

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

sebagai sumber kehidupan sekaligus sarana penyucian rohani.
Ditangan masyarakat Banyuwangi, simbol tersebut mengalami
transformasi: ia tidak lagi sekadar lambang kesucian dewi,
melainkan juga bagian dari tata laku keseharian yang
berorientasi pada kebersihan, keseimbangan, dan harmoni
dengan alam. Air menjadi penanda hubungan antara tubuh
dan tanah, antara moralitas dan ekologi. Takzim terhadap air
pun bagi masyarakat Jawa ditunjukkan pada pemberian nama
orang atau tempat dengan menggunakan kata tirta, banyu,
warth, toya dan nama-nama lainnya (Djamaluddin, dkk. 2025).

Gambar 3. Banyu arum dalam ritual mocoan lontar di Banyuwangi.
Sumber gambar: Dokumentasi penulis.

Dalam dimensi sosial, Lontar Sri Tanjung berfungsi sebagai
jembatan antara masa lalu dan masa kini. Ia menghadirkan
mitos asal-usul yang menegaskan ikatan masyarakat dengan
tanah kelahirannya, sekaligus menjadi sumber nilai yang terus
diperbarui. Proses ini dapat dilihat dalam berbagai bentuk seni
pertunjukan yang mengadaptasi kisah Sri Tanjung-Sidapaksa.
Seni Janger, misalnya, menjadikan kisah tersebut sebagai narasi
utama yang mengandung pesan kesetiaan dan keteguhan hati.
Dalam pertunjukan Janger, sosok Sri Tanjung digambarkan
sebagai perempuan suci yang teguh pada kebenaran, bahkan

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 47

ketika menghadapi kematian. Nilai-nilai tersebut diteruskan
melaluilirik, gerak,dandialog yang menghidupkan kembali teks
dalam konteks estetika masa kini. Adaptasi ini memperlihatkan
bagaimana memori budaya dapat direproduksi melalui media
seni, tanpa kehilangan makna asalnya.

Perkembangan yang lebih mutakhir menunjukkan bahwa
figur Sri Tanjung juga hadir dalam ruang publik sebagai simbol
identitas lokal. Pemerintah Kabupaten Banyuwangi, misalnya,
mengangkat kisah ini dalam Banyuwangi Ethno Carnival
tahun 2016 dengan tema The Legend of Sritanjung Sidopekso.
Melalui karnaval tersebut, mitos lama dimodernisasi menjadi
bagian dari narasi pariwisata dan kebanggaan daerah. Nama
Sri Tanjung kini juga diabadikan dalam berbagai penamaan
tempat dan ruang publik, mulai dari taman kota, jalan, sekolah,
hingga merek produk lokal. Fenomena ini memperlihatkan
bagaimana manuskrip bertransformasi menjadi simbol
identitas yang lebih luas, menembus batas antara ritual dan
ekonomi budaya.

Meskipun tradisi mocoan atas Lontar Sri Tanjung sudah
tidak ditemukan, manuskripnya tetap berperan sebagai living
manuscript dalam kesadaran masyarakat Banyuwangi. Istilah
ini merujuk pada gagasan bahwa naskah tidak hanya hidup
di ruang filologis, tetapi juga dihidupkan kembali melalui
praktik sosial dan representasi simbolik. Di dalamnya, teks
tidak diperlakukan sebagai benda mati, melainkan sebagai
sumber nilai yang terus berinteraksi dengan perubahan
zaman. Dengan demikian, Lontar Sri Tanjung tetap menjadi
rujukan kultural yang relevan, bukan karena dibaca sebagai
teks sastra semata, tetapi karena dimaknai dan dihidupkan
kembali dalam tindakan sosial.

Keterkaitan antara Lontar Sri Tanjung dan praktik spiritual
masyarakat Osing dapat dilihat dengan jelas dalam tradisi
ruwat. Dalam teks, prosesi lukat yang dilakukan oleh Dewi
Durga terhadap Sri Tanjung setelah kematiannya merupakan
simbol pembersihan spiritual. Proses tersebut menggunakan
air dan bunga sebagai medium penyucian, menandakan

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

pembersihan dari dosa dan kembalinya jiwa ke keadaan suci.
Simbolisme ini kemudian diserap ke dalam berbagai bentuk
ritual di Banyuwangi seperti surup penganten, buang kuro,
dan memulih, yang semuanya berfungsi sebagai upacara
penyucian diri. Dalam setiap ritual tersebut, banyu arum tetap
menjadi elemen utama yang melanjutkan konsep penyucian
sebagaimana diajarkan dalam lontar.

Ketika ajaran Islam berkembang di Banyuwangi, unsur-
unsur warisan Hindu-Buddha dalam ritual tersebut mengalami
prosespenyesuaian. Bacaan-bacaan mantradigantidengandoa-
doa Islam, sementara niat spiritualnya tetap sama: memohon
kesucian, keseimbangan, dan perlindungan. Proses sinkretik
ini menunjukkan kemampuan masyarakat Osing dalam
menafsirkan ulang tradisi lama agar tetap relevan dengan
nilai-nilai baru. Mereka tidak menghapus warisan lama, tetapi
mengintegrasikannya ke dalam tatanan religius yang baru.
Hasilnya adalah bentuk spiritualitas khas Banyuwangi yang
lentur dan adaptif, di mana air tetap berfungsi sebagai media
utama penyatuan antara tubuh, jiwa, dan alam.

Keberlanjutan makna ini menegaskan bahwa ingatan
kolektif tidak hanya disimpan dalam teks tertulis, tetapi juga
dalam tindakan, tubuh, dan ruang sosial. Setiap kali masyarakat
Banyuwangi melaksanakan ritual ruwat atau menggunakan
banyu arum, mereka sesungguhnya sedang menghidupkan
kembali memori tentang Sri Tanjung—memori tentang
kesucian, pengorbanan, dan kesetiaan. Dengan demikian,
fungsi memori budaya bekerja melalui repetisi simbolik
yang dihayati bersama. Halbwachs (1992) menegaskan
bahwa ingatan kolektif selalu bergantung pada kerangka
sosial yang mengatur bagaimana sesuatu diingat dan untuk
tujuan apa. Dalam konteks ini, Lontar Sri Tanjung berperan
sebagai kerangka simbolik yang memungkinkan masyarakat
Banyuwangi mengingat asal-usul mereka dengan cara yang
sesuai dengan nilai moral dan spiritual yang mereka anut.

Melalui tradisi-tradisi tersebut, Lontar Sri Tanjung telah
membuktikan kemampuannya untuk hidup melampaui

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 49

zaman. Ia tidak hanya diwariskan sebagai artefak masa lalu,
tetapi juga terus diperbarui dalam konteks modern. Kekuatan
teks ini terletak pada kemampuannya menampung berbagai
lapisan makna—dari mitos etiologis, ajaran moral, hingga
simbol ekologis—yang semuanya terikat oleh konsep kesucian
air. Di tengah perubahan sosial yang cepat, Lontar Sri Tanjung
tetap menjadi penanda kontinuitas budaya Banyuwangi,
sekaligus ruang di mana masyarakatnya menegosiasikan
identitas antara tradisi dan modernitas.

Dengan demikian, memahami Lontar Sri Tanjung sebagai
ruang ingatan kolektif berarti melihatnya bukan sekadar
sebagai manuskrip atau karya sastra semata, melainkan
sebagai teks hidup yang menampung pengalaman spiritual dan
sosial masyarakat Banyuwangi. Melalui kisahnya, masyarakat
tidak hanya mengenang masa lalu, tetapi juga memaknai ulang
hubungan mereka dengan alam, dengan nilai-nilai leluhur; dan
dengan dirinya sendiri. Ingatan yang tersimpan dalam teks ini
tidak statis, melainkan terus mengalir seperti air yang menjadi
simbol utamanya—air yang membersihkan, menghubungkan,
dan menghidupkan kembali kesadaran kolektif tentang asal-
usul dan jati diri.

Representasi Gender dan Ideologi dalam Lontar Sri
Tanjung

Lontar Sri Tanjung adalah teks yang melintasi waktu, dari
manuskrip ke ritual, dari mitos ke diskursus. Ia menyimpan
ideologi lama tentang kesucian dan peran perempuan, tetapi
juga menyediakan ruang bagi resistensi dan penafsiran baru.
Dalam konteks kontemporer; kisah Sri Tanjung tidak lagi hanya
berbicara tentang kesetiaan istri terhadap suami, tetapi tentang
kesetiaan manusia terhadap alam, nilai, dan kebenaran.

Representasi perempuan dalam teks ini menandakan
bahwa sejarah tidak hanya ditulis oleh kekuasaan, tetapi
juga oleh ingatan, tubuh, dan spiritualitas perempuan. Sri
Tanjung adalah simbol bahwa di tengah sistem patriarki yang

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

membatasi, perempuan selalu menemukan cara untuk tetap
suci, tetap hidup, dan tetap menjadi sumber kehidupan.

Dalam Lontar Sri Tanjung, representasi gender dan ideologi
tersusun melalui dialektika antara tubuh, kesetiaan, dan
kekuasaan moral perempuan dalam bingkai budaya patriarkal
Jawa klasik. Tokoh Sri Tanjung digambarkan bukan hanya
sebagai istri yang berbakti, tetapi juga sebagai sosok yang
memiliki kekuatan spiritual yang melampaui otoritas laki-laki.
Ketika ia dituduh berkhianat dan dijatuhi hukuman mati oleh
suaminya, Sidapaksa, Sri Tanjung tidak menentang dengan
kekerasan, melainkan dengan ketenangan dan pengorbanan
diri. Tindakan ini bukan bentuk kepasrahan pasif, melainkan
strategi simbolik yang menegaskan supremasi moral dan
kesucian batinnya. Dalam konteks budaya Jawa, tindakan Sri
Tanjung memperlihatkan konsep sepi ing pamrih, rame ing
gawe—sebuah etika perempuan ideal yang diam tetapi penuh
daya spiritual.

Narasi ini mengandung ideologi moral yang menempatkan
kesetiaan dan kemurnian sebagai pusat legitimasi kekuasaan
perempuan. Ketika darah Sri Tanjung mengalir dan menebar
wangi, tubuhnya berubah menjadi medium kebenaran yang
menyingkap Kketidakadilan. Tubuh perempuan tidak lagi
sekadar objek penderitaan, melainkan sumber wahyu moral
yang membalikkan tatanan patriarki. Simbol air harum
yang muncul dari darah Sri Tanjung bukan hanya metafora
penyucian, melainkan juga bentuk sublimasi spiritual—
air menjadi penanda bahwa kebenaran perempuan dapat
menjernihkan dunia yang keruh oleh fitnah dan kekuasaan
maskulin. Melalui simbol ini, teks secara halus menggugat
sistem nilai yang menindas, seraya menawarkan model
keadilan kosmis yang berpihak pada kebenaran batin.

Selain itu, Lontar Sri Tanjung juga menegaskan
keterhubungan antara moralitas perempuan dan tatanan alam.
Transformasi darah Sri Tanjung menjadi air harum menandai
siklus kesucian yang berkelanjutan, di mana kematian bukan
akhir, melainkan kelahiran baru dalam bentuk kesuburan

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 5 1

dan keseimbangan. Dalam kerangka ideologi agraris Jawa,
perempuan sering diasosiasikan dengan unsur air dan tanah—
dua elemen yang memberi kehidupan. Maka, kisah ini tidak
hanya menempatkan perempuan sebagai simbol kesetiaan
domestik, tetapi juga sebagai penjaga harmoni kosmik dan
sumber daya alam. Di sinilah narasi Sri Tanjung melampaui
sekadar legenda moral; ia menjadi teks ideologis yang
memaknai ulang relasi antara gender; spiritualitas, dan ekologi.
Dengan demikian, representasi gender dalam Lontar Sri
Tanjung bukanlah bentuk ketundukan total terhadap sistem
patriarki, melainkan ekspresi resistensi yang diartikulasikan
melalui kesucian dan pengorbanan. Ideologi yang bekerja di
dalam teks ini menggabungkan nilai-nilai kesetiaan tradisional
dengan gagasan kosmologis tentang keseimbangan dan
keadilan. Melalui sosok Sri Tanjung, teks ini menampilkan
perempuan sebagai entitas moral dan spiritual yang memiliki
kekuatan untuk menata ulang tatanan sosial, sekaligus
menjembatani antara dunia manusia dan dunia ilahi.

Pemanfaatan Lontar Sri Tanjung di Masa Kini

Lontar Sri Tanjung tidak lagi hanya dipandang sebagai
artefak sastra klasik atau peninggalan filologis, tetapi telah
menjelma menjadi sumber nilai, etika, dan simbol identitas
yang relevan bagi masyarakat modern. Dalam Kkonteks
kekinian, pemanfaatan naskah ini dapat dibaca melalui empat
ranah utama: pendidikan karakter; literasi budaya, peneguhan
identitas lokal, dan diplomasi budaya. Melalui perspektif ini,
Lontar Sri Tanjung hadir sebagai jembatan antara masalalu dan
masa kini, memperkuat akar tradisi sekaligus menumbuhkan
kesadaran baru terhadap nilai-nilai kemanusiaan dan
kebudayaan.

Dalam bidang pendidikan karakter, kisah Sri Tanjung
memuat nilai moral yang kuat: kesetiaan, kejujuran, keteguhan
hati, dan keberanian dalam menghadapi ketidakadilan. Sri
Tanjung tidak hanya menjadi tokoh mitologis, tetapi juga model

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

etis yang dapat diadaptasi dalam pendidikan modern. Melalui
pengajaran berbasis naskah lokal seperti Sri Tanjung, peserta
didik diperkenalkan pada konsep kejujuran yang lahir dari
penderitaan, kesetiaan yang tidak bersyarat, serta keadilan
yang muncul melalui kebijaksanaan dan keikhlasan. Nilai-nilai
inisejalan dengan arah pendidikan nasional yang menekankan
penguatan karakter berbasis kearifan lokal. Penerapan cerita
Sri Tanjung dalam konteks pembelajaran dapat dilakukan
melalui pendekatan literasi naratif, pembacaan dramatik,
atau refleksi nilai moral, sehingga generasi muda tidak hanya
memahami teks secara akademik, tetapi juga menginternalisasi
pesan kemanusiaannya.

Sementara itu, dalam ranah literasi budaya, Lontar Sri
Tanjung menjadi pintu masuk untuk memahami kompleksitas
tradisi sastra Nusantara, baik dalam aspek estetika, filologi,
maupun kosmologi budaya. Penggunaan aksara Pegon dan
struktur pupuh macapat menunjukkan adanya sintesis budaya
Jawa-Islam yang khas di wilayah Banyuwangi. Revitalisasi
pembacaan naskah seperti ini mendorong masyarakat untuk
mengenal kembali akar literasi tradisional yang kaya nilai
historis dan linguistik. Kegiatan seperti transliterasi, kajian
filologis, penerjemahan ke dalam bahasa Indonesia modern,
serta penyebaran melalui media digital dapat menjadilangkah
strategis untuk menghidupkan kembali tradisi membaca lontar.
Upaya semacam ini tidak hanya memperluas akses terhadap
pengetahuan lokal, tetapi juga membangun kesadaran literasi
yang kontekstual dan berakar pada identitas kebangsaan.

Dalam konteks peneguhan identitas lokal, Lontar Sri
Tanjung memiliki peran simbolik yang sangat kuat bagi
masyarakat Banyuwangi dan masyarakat Jawa Timur pada
umumnya. Kisah tentang air harum yang menjadi asal-usul
nama Banyuwangi mengandung pesan filosofis mengenai
kesucian, pengorbanan, dan kebenaran yang mengatasi
kebusukan moral. Nilai-nilai tersebut menjelma menjadi
bagian dari identitas kolektif masyarakat Osing—sebuah etnis
lokal yang menjunjung tinggi harmoni antara manusia, alam,

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 53

dan spiritualitas. Melalui ritual, seni pertunjukan, dan narasi
lokal yang bersumber dari kisah Sri Tanjung, masyarakat
memperkuat rasa memiliki terhadap warisan leluhur.
Reinterpretasi terhadap cerita ini juga membuka ruang bagi
dialog lintas generasi tentang makna kesetiaan, keadilan, dan
peran perempuan dalam menjaga keseimbangan sosial dan
ekologis. Dengan demikian, Lontar Sri Tanjung tidak sekadar
menjadi teks sastra, melainkan narasi yang meneguhkan
kebanggaan identitas lokal dan memperkuat solidaritas
kultural di tengah arus globalisasi.

Selain berperan di tingkat lokal, Lontar Sri Tanjung juga
memiliki potensi dalam diplomasi budaya. Nilai-nilai universal
yangterkandungdidalamnya—sepertikesetiaan,pengorbanan,
dan keadilan—dapat dijadikan jembatan dalam membangun
dialog lintas budaya di tingkat regional maupun internasional.
Cerita ini telah dikenal tidak hanya di Banyuwangi, tetapi juga
di Bali dan beberapa wilayah lain di Nusantara, menunjukkan
mobilitas narasi yang melintasi batas geografis dan etnis.
Dalam konteks diplomasi kebudayaan modern, Sri Tanjung
dapat diposisikan sebagai representasi dari etika kemanusiaan
dan keindahan spiritual Nusantara. Melalui penerjemahan,
pementasan, pameran manuskrip, dan diskusi lintas budaya,
kisah ini dapat memperkuat citra Indonesia sebagai bangsa
yang memiliki tradisi literer dan spiritual yang mendalam.

Dengan demikian, pemanfaatan Lontar Sri Tanjung di masa
kini tidak hanya sebatas pelestarian teks kuno, melainkan
upaya kreatif untuk menghidupkan kembali nilai-nilai budaya
yang terkandung di dalamnya. Naskah ini berfungsi sebagai
sumber inspirasi etis dan estetis yang dapat menjawab
tantangan zaman: krisis moral, melemahnya identitas budaya,
serta fragmentasi sosial akibat modernitas. Melalui pendidikan,
literasi, identitas, dan diplomasi, Sri Tanjung membuktikan
dirinya sebagai teks yang hidup—sebuah warisan yang tidak
membeku dalam masa lalu, tetapi terus berdenyut dalam
kebudayaan masa kini. Ila menghubungkan warisan leluhur
dengan dunia modern, menjaga kesinambungan memori

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

kolektif, sekaligus meneguhkan relevansi nilai-nilainya bagi
manusia Indonesia yang terus mencari keseimbangan antara
tradisi dan kemajuan.

Kesimpulan

Lontar Sri Tanjung merupakan teks klasik Nusantara yang
menyimpan nilai moral, spiritual, dan kultural yang dalam.
Kisahnya tentang kesetiaan dan kesucian Sri Tanjung bukan
hanya narasi mitologis, tetapi juga cerminan pandangan dunia
masyarakat Jawa-Bali terhadap relasi antara manusia, alam,
dan yang sakral. Melalui struktur alur yang berpola pada
penderitaan, kematian, dan penebusan, teks ini mengajarkan
bahwa kebenaran dan kesetiaan sejati akan selalu menemukan
jalannya, meski melalui penderitaan dan pengorbanan.

Simbol air menjadi inti makna dalam teks ini. Air yang
mewangi dari darah Sri Tanjung setelah kematiannya bukan
sekadar tanda kesucian, tetapi juga representasi transformasi
spiritual: dari tubuh menjadi sumber, dari kematian menjadi
kehidupan. Dalam konteks kosmologis, air dipahami sebagai
medium penyucian dan kelahiran kembali. Sementara dalam
konteks kultural, ia menjadi dasar bagi penamaan dan
identitas Banyuwangi—“air yang harum”—yang mengandung
makna moral sekaligus ekologis. Dengan demikian, kisah ini
menghubungkan antara narasi sakral dan realitas sosial, antara
mitos dan geografi, antara tubuh manusia dan tubuh alam.

Sebagai teks memori budaya, Lontar Sri Tanjung berfungsi
menjaga ingatan kolektif masyarakat terhadap nilai-nilai
kesetiaan, kejujuran, dan penghormatan terhadap alam.
Melalui proses penyalinan, pembacaan, dan penuturan ulang,
kisah ini hidup dalam ritus, legenda, dan simbol-simbol
lokal. Ia menjadi bagian dari kesadaran kultural masyarakat
Banyuwangi yang memuliakan air sebagai sumber kehidupan
dan keharuman moral. Dalam hal ini, Sri Tanjung tidak sekadar
tokoh cerita, melainkan arketipe kesucian yang menandai etika
komunitas.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 55

Selain itu, teks ini membuka ruang pembacaan baru
terhadap representasi perempuan dalam sastra Kklasik.
Kesetiaan dan pengorbanan Sri Tanjung tidak semata bentuk
kepasrahan, melainkan kekuatan moral yang menghadirkan
keajaiban dan kesucian. Tubuh perempuan menjadi locus
sakral, tempat lahirnya kehidupan dan moralitas. Dalam
konteksini, Sri Tanjung dapat dibaca sebagai simbol spiritualitas
perempuan dan kekuatan etis yang menopang keseimbangan
dunia. Secara keseluruhan, Lontar Sri Tanjung bukan hanya
dokumen sastra masa lalu, melainkan sumber nilai dan
pengetahuan kultural yang relevan hingga kini.

Kisah ini menyimpan kekuatan moral dan spiritual yang
dapat dimanfaatkan untuk memperkuat pendidikan karakter,
menumbuhkan literasi budaya, serta meneguhkan identitas
lokal. Melalui pengajaran berbasis naskah lokal, pembacaan
kritis, dan revitalisasi tradisi literasi, Sri Tanjung menjadi
medium yang menyatukan dimensi pengetahuan, estetika, dan
moralitas dalam satu kesatuan kebudayaan.

Lebih jauh, Sri Tanjung berperan sebagai simbol diplomasi
budaya yang memperlihatkan keluasan pandangan dunia
Nusantara—bahwa kesetiaan, pengorbanan, dan keadilan
bersifat universal dan melintasi batas etnis maupun geografis.
Dalam konteks global, teks ini dapat menjadi jembatan
dialog antarbudaya sekaligus penegasan jati diri bangsa
Indonesia yang kaya akan tradisi literer dan spiritual. Dengan
demikian, pemanfaatan Lontar Sri Tanjung di masa kini bukan
hanya bentuk pelestarian warisan leluhur, melainkan juga
upaya menanamkan kembali nilai-nilai kemanusiaan yang
mendalam dalam menghadapi tantangan modernitas. Ia hidup
sebagai teks yang terus menyalakan kesadaran moral, identitas
kultural, dan cita kemanusiaan yang selaras dengan semangat
zaman.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



Wiwin Indiarti

Bibliografi

Arps, Bernard. 1990. "Singing the Life of Joseph: An All-Night
Reading of the Lontar Yusup in Banyuwangi, East Java."
Indonesia and Malay World 18 (53): 35-58. https://doi.
0rg/10.1080/03062849008729747.

Assmann, Jan. 2011. Cultural Memory and Early Civilization:
Writing, Remembrance, and Political Imagination.
Cambridge: Cambridge University Press.

Beatty, Andrew. 2012. "Kala Defanged: Managing Power in
Java Away From The Centre." Bijdragen tot de Taal-, Land-
en Volkenkunde 168 (2-3): 173-194.

Callenfels, PV. van Stein. 1925. "De Sudamala in de Hindu-
Javaansche Kunst." Tijdschrift voor Indische Taal-, Land-
en Volkenkunde (TBG) LXVI. The Hague: Martinus Nijhoff.

De Stoppelaar, JW. 1927. Balambangansch Adatrecht.
Wageningen: Veenman.

Djamaluddin, Muhamad, dkk. 2025. "Air dalam Perspektif
Agama dan Budaya." Journal on Education 7 (2): 8733-
8740.

Epp, F. 1849. "Banjoewangi." Tijdschrift voor Nederlandsch-
Indié 2: 260-261.

Epp, E 1852. Schilderungen aus Holldndisch-Ostindien.
Heidelberg: C.F. Winter.

Halbwachs, Maurice. 1992. On Collective Memory.
Diterjemahkan dan diedit oleh Lewis A. Coser. Chicago:
University of Chicago Press.

Indiarti, Wiwin. 2015. "Kajian mengenai Desa Kemiren sebagai
Penyangga Tradisi dan Kearifan Lokal Masyarakat Osing."
Dalam Jagat Osing: Seni, Tradisi dan Kearifan Lokal Osing, ed.
Anasrullah, 139-156. Banyuwangi: Rumah Budaya Osing.

Indiarti, Wiwin, dan Anasrullah. 2020. Lontar Sri Tanjung
Kidung Kuno Ujung Timur Jawa. Banyuwangi: DISPUSIP
Banyuwangi.

Indiarti, Wiwin, dan Anasrullah. 2024. Sri Tanjung: Transliterasi,
Terjemahan, dan Analisis Struktural. Jakarta: Perpusnas Press.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176


https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1080/03062849008729747
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.1080/03062849008729747

Lontar Sri Tanjung:
Narasi, Simbol, dan Ingatan 57

Indiarti, Wiwin, dkk. 2022. Katalog Naskah Kuno Banyuwangi
Edisi 2. Banyuwangi: DISPUSIP Banyuwangi.

Iswanto, Agus, Wiwin Indiarti, Mashuri, M. Agus Noorbani,
Mahmudah Nur, Fiqru Mafar, dan Sastri Sunarti. 2023.
"Safeguarding Manuscript-Reading Tradition as Living
Heritage through Ritual: Mocoan Tradition of an Osing
Family in Banyuwangi, Indonesia." International Journal
of Intangible Heritage 18: 153-166.

Kern, W. 1934. Oudjavaansche en Balische Helle-voorstellingen.
Leiden: Leiden University.

Mumfangati, Titi. 2009. "Macaan Lontar Yusup Tradisi Lisan
sebagai Bentuk Pelestarian Nilai Budaya pada Masyarakat
Using, Banyuwangi." Patrawidya 10 (2): 252-290.

Pigeaud, Theodore G. Th. 1967. Literature of Java: Catalogue
Raisonné of Javanese Manuscripts in the Library of the
University of Leiden and Other Public Collections in the
Netherlands, Volume I: Synopsis of Javanese Literature
900-1900 AD. The Hague: Martinus Nijhoff.

Poerbatjaraka, R. Ng., dan Theodore G. Th. Pigeaud. 1933.
"Alfabetische Lijst der Javansche Handschriften." Dalam
Koninklijk Bataviaasch Genootschap van Kunsten en
Wetenschappen Jaarboek, Volume 1. Batavia: KBG.

Prijono. 1938. Sri Tanjung: Een Oud Javaansch Verhaal. The
Hague: H. L. Smits.

van der Tuuk, H. N. 1897. Woordenboek: Kawi-Balineesch-
Nederlandsch. Batavia: Landrukkerij.

Wirawangsa, R. Rg. 1936. Sritandjoeng. Batavia: Bale Poestaka.

Wiwin Indiarti, Unversitas PGRI Banyuwangi, Indonesia. Email:
wiwinindiarti@gmail.com.

Manuskripta, Vol. 15, No. 1, 2025
DOI: 10.33656/manuskripta.v15i1.176



